

# नीह्य विद्यार्भ

Jeawan Rishma

नीवन रिशमां

ਅੰਕ : 79 ਸਾਲ 2020

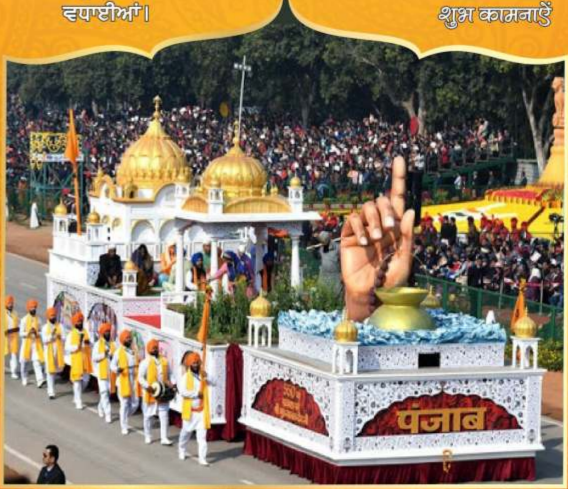
ਗਣੰਤਤਰ ਦਿਵਸ ਦੀਆਂ

ਸਾਰਿਆਂ ਨੂੰ ਬਹੁਤ-ਬਹੁਤ'

**Greetings on Republic Day** 

ਜਨਵਰੀ-ਮਾਰਚ 2020

गणतंत्र दिवस की आप सबको शुभ कामनाएँ



PUNJAB TABLEAU IN 2020 REPUBLIC DAY PARADE (Details in side)

Guru Nanak Dev Ji Special Issue Part 2

Some Glimpses of Sanstha's Function to mark the 550th Avtar Purab of Sri Guru Nanak Dev Ji organised on 30th. November at Delhi. A Book Titled As 'knowing Guru Nanak through Japji Sahib' was released on this occassion



This quarterly trilingual magazine aimed at the overall development of human personality for promoting a spiritual way of life, has been brought to you by

ਅਧਿਆਤਮਕ ਜੀਵਨ ਦੀ ਪੇਰਣਾ ਲਈ ਮਨੁੱਖ ਦੇ ਸਰਬਪੁੱਖੀ ਵਿਕਾਸ ਹਿੱਤ ਤ੍ਰੇ ਮਾਸਿਕ ਤ੍ਰੈਭਾਸ਼ੀ ਪੱਤ੍ਰਿਕਾ ਆਪ ਜੀ ਤਕ ਪਹੰਚਾਉਣ ਵਾਲੀ ਸੰਸਥਾ ਹੈ अधयात्मिक जीवन की प्रेरणा के लिए मनुष्य के सम्पूर्ण विकास हेतु त्रै-मासिक, त्रिभाषीय पत्रिका को आप तक पहुँचाने वाली संस्था है

### Kes Sambhal Parchar Sanstha

51, Rani Ka Bagh, Amritsar. Tel. 0183-2564904 / 2226635 / 2500399 Delhi Off. V-239, Rajouri Garden, New Delhi, Ph.: 41447461 Mob. 098105-15174, E-mail: wahgurusjsp@gmail.com

### : Partapsinghkalra@gmail.com केस संभाल प्रचार संस्था

51 रानी का बाग, अमृतसर, फोन : 0183-2564904, 2226635

For any other information Visit

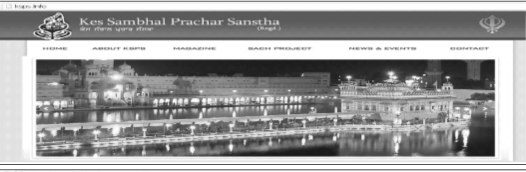
ਦੇਖੋ

### ਕੇਸ ਸੰਭਾਲ ਪ੍ਰਚਾਰ ਸੰਸਥਾ

51-ਰਾਣੀ ਕਾ ਬਾਗ, ਅੰਮਿਤਸਰ, ਫੋਨ 0183-2564904 / 2226635 / 2500399 ਦਿੱਲੀ ਆਫਿਸ : ਵੀ-239, ਰਾਜੌਰੀ ਗਾਰਡਨ, ਨਵੀਂ ਦਿੱਲੀ-27,

ਫੋਨ: 41447461, 9810515174

ਕਿਸੇ ਵੀ ਤਰ੍ਹਾਂ ਦੀ ਜਾਣਕਾਰੀ ਲਈ अधिक जानकारी के लिए देखिए





### Advisory Committee for the Magazine

- 1.S. Sarup Singh Alag
- 2. Dr. Inderjit Singh Gogoani
- 3. Dr. Bhupinder Singh
- 4. Dr. Tejinderpal Singh Walia
- 5. S. D.S Juneja

SJS Pall Chief Editor

- 6. S. Bhupinder Singh Nanda
- 7. S. Kulwant Singh Gill
- 8. S. Harbhajan Singh Grover
- 9. S. Pritpal Singh Ahuja

### **CONTENTS**

### **ENGLISH**

## र्भाष्टी

| • Editorial                                |    |
|--------------------------------------------|----|
| Kejriwal shows a new                       |    |
| model to win                               | 3  |
| <ul> <li>Guru's Views Regarding</li> </ul> |    |
| Yogic Practices                            | 7  |
| • Guru Nanak In Baghdad                    | 11 |
| • Guru Gobind Singh-The Man                | 13 |
|                                            |    |

| ਸ੍ਰੀ ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਦੇਵ ਜੀ ਦੇ ਉਪਦੇਸ਼              |    |
|----------------------------------------------|----|
| ਕਰਨ ਦਾ ਢੰਗ                                   | 18 |
| ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਸਾਹਿਬ ਦੀ ਫ਼ਿਲਾਸਫ਼ੀ                 | 20 |
| ਕੀ ਅਸੀਂ ਕਦੇ ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਸਾਹਿਬ ਦੇ               |    |
| ਸੱਚੇ ਸਿੱਖ ਵੀ ਬਣ ਸਕਾਂਗੇ?                      | 22 |
| ਸ੍ਰੀ ਗੁਰੂ ਗੋਬਿੰਦ ਸਿੰਘ ਜੀ : ਸ਼ਾਂਤੀ ਦੇ ਪੰਜ ਸਾਲ | 24 |
| ਗੁਰਮਤਿ ਸੰਗੀਤ ਪਰੰਪਰਾ ਦਾ                       |    |
| ਪ੍ਰਸਿੱਧ ਮੌਸਮੀ ਰਾਗ– 'ਰਾਗੁ ਬਸੰਤੁ'              | 29 |
| ਕਰਤਾਰਪੁਰ ਸਾਹਿਬ ਦੀ ਇਤਿਹਾਸਿਕ ਮਹੱਤਤਾ            | 32 |
|                                              |    |

## विँਦी

• भक्त रविदास जी की भक्ति-विचारधारा 37

### ਤ੍ਰੈ-ਮਾਸਿਕ ਮੈਗਜ਼ੀਨ ਜੀਵਨ ਰਿਸ਼ਮਾਂ ਅੰਮ੍ਰਿਤਸਰ

ਪ੍ਰਕਾਸ਼ਕ ਡਾ. ਭੁਪਿੰਦਰ ਸਿੰਘ ਦੁਆਰਾ ਪ੍ਰਿੰਟਰ ਸ੍ਰ. ਹਰਭਜਨ ਸਿੰਘ ਤੋਂ ਜੀਵਨ ਰਿਸ਼ਮਾਂ ਮੈਗਜ਼ੀਨ ਨੂੰ ਕੇਸ ਸੰਭਾਲ ਪ੍ਰਚਾਰ ਸੰਸਥਾ ਅੰਮ੍ਰਿਤਸਰ ਦੇ ਲਈ, ਜੀਵਨ ਪ੍ਰਿੰਟਰਜ਼ 312, ਈਸਟ ਮੋਹਨ ਨਗਰ, ਅੰਮ੍ਰਿਤਸਰ ਤੋਂ ਛਪਵਾ ਕੇ 51, ਰਾਣੀ ਕਾ ਬਾਗ ਅੰਮ੍ਰਿਤਸਰ ਤੋਂ ਪ੍ਰਕਾਸ਼ਤ ਕੀਤਾ। ਜੀਵਨ ਰਿਸ਼ਮਾਂ ਵਿਚ ਛਪੇ ਲੇਖ ਤੇ ਰਚਨਾਵਾਂ ਦੇ ਵਿਚਾਰ ਲੇਖਕਾਂ ਦੇ ਆਪਣੇ ਹਨ, ਸੰਪਾਦਕੀ ਬੋਰਡ ਜੀਵਨ ਰਿਸ਼ਮਾਂ ਦਾ ਇਹਨਾਂ ਵਿਚਾਰਾਂ ਦੇ ਲਈ ਸਹਿਮਤ ਹੋਣਾ ਜਰੂਰੀ ਨਹੀਂ ਹੈ। ਸੰਪਾਦਕ : ਐਸ. ਜੇ. ਐਸ 'ਪਾਲ'

| Our advertisement rates are as under :-       |     |         |  |  |
|-----------------------------------------------|-----|---------|--|--|
| Back Page (Coloured)                          | Rs. | 8000-00 |  |  |
| Back Page (Black & White)                     | Rs. | 5000-00 |  |  |
| Inside Page (Coloured)                        | Rs. | 6000-00 |  |  |
| Inside Page (Black & White)                   | Rs. | 4000-00 |  |  |
| For Half the page, and quarter page the rates |     |         |  |  |
| are correspondingly half and 25%.             |     |         |  |  |

| Rate of Subscription | Ţ | <u>.s</u> | <u>Rs.</u> |  |
|----------------------|---|-----------|------------|--|
| Single Copy          | = | 1         | 25-00      |  |
| Four issues          | = | 3         | 100-00     |  |
| Twelve issues        | = | 8         | 250-00     |  |
| Twently five issues  | = | 12        | 500-00     |  |
|                      |   |           |            |  |

Jiwan Rishma Jan.-Mar. 2020

### **Editorial**

## Kejriwal shows a new model to win

#### The Annual Union Budget

In the earlier years, the coming of the union budget used to be a big event and TV Channels spent hours on discussion on the various aspects of the budget. Gradually, its attraction started fading as it generally gave no relief to the common persons. This year too, the budget had nothing to attract the common man, though, it was stated that it was a budget to bring economic growth in the years to come. The BJP Government has undoubtedly introduced several new schemes and taken some bold decisions during its rule for the last around five and a half years, but, it has not been able to give any satisfactory results on the economic front. The steep fall in GDP, the increase in unemployment, the business failure among the middle class and the increased sufferings of the farmers, all prove the said failure. As a result, the Aam Aadmi, has suffered economically and the problems like unemployment and poverty have risen all the more in size. People were expecting that this year, the exemption limit of income will be increased upto 5 Lakh with a view to give relief to the low income segment and the Finance Minister was kind enough to do it, but, that has also brought no benefit to that particular segment as all the important rebates available to them earlier have been

withdrawn. The tax payers now, by forgoing a large number of such deductions and rebates have only found themselves lost in the confusion of selecting one of the two tax slabs, the earlier one with rebates and the new one without any rebate. Most of them will not even be able to work out as which slab is favourable to them. They will need expert opinion or indulge in the exercise of calculating their tax in both the ways to come to the conclusion.

#### The loss of confidence among the people

One more area where BJP has not been able to endear itself to the people is their failure to inspire confidence on the secular aspect of our constitution. They may not be having anything contrary to this aspect, but their style of working, speaking and even behaving has created doubts in the minds of the people, particularly minorities. That is why, we can notice a spurt in the use of violence both by means and words. The standard of canvassing during elections has been gradually falling election after election and during the last election held in Delhi only a few days back, it had touched the lowest levels of canvassing wherein filthy language was used by different leaders

Jiwan Rishma Jan.-Mar. 2020

of different parties. If the BJP leaders used such words as 'Goli Mardo', or 'Atankwadi', Sh. Rahul Gandhi used odd language of beating with Dandas for our Prime Minister.

#### The attitude of Sh. Arvind Kejriwal

Sh. Arvind Kejriwal leading Aam Aadmi Party, however, kept himself away from such language and behaviour. He focused on his welfare schemes and went to extant of saying that if I have done some work only than you Vote for me, otherwise don't Vote for us, this was a new initiative in Goli Maro Politics. Whereas other people adopted tactics to divide the people, Kejriwal won the heart of the people by calling himself son of Delhi. In fact, if we go to our scriptures, we will find that we have been guided to adopt fair methods and sweet language for ruling over the people. Welfare of the people is the most important requirement for a ruler to succeed as has been stated right from Ancient Times of Indian Civilization in all our classic works including Kautalaya's Arth Shastra. Let us all hope that the way Kejriwal has succeeded in winning the people and getting 62 out of 70 seats, he will pay more attention to the welfare of the people in the coming years and will strengthen the view point that people love works, achievements and not dirty politics based on Jumlas and Mudslinging on others. With this hope, we feel that Kejriwal will show the perfect way to succeed not only in elections, but, also in administering and increasing the growth

and welfare. This kind of growth model, when fully developed and earnestly adopted, the country will definitely have 'Ache Din'.

#### Carona Virus

The real Muddas for a government should be education, health and welfare of the people, irrespective of their religion, caste, creed, language and place where they live. For example, one of the most important news during all these days has been that of Carona Virus. Starting from China, it has engulfed various other countries and is continuing to spread to all other countries at a very fast speed. This is a serious matter and should become the priority of any government. It is sad to note that no medicine or cure has yet appeared on the scene which can prevent the spread of this serious disease. The medical experts of China and other countries have only suggested so far certain precautions which the people should take to save themselves from this epidemic. The most notable precaution is to maintain cleanliness and keep oneself away from those who are affected by this virus. It is stated that we should wash our hands with soap as many times as possible, particularly after coughing and sneezing as the droplets are the main carriers of this virus. So, we should take necessary precautions and hope that respective governments will take necessary steps for saving the people from this deadly disease.

#### State of Punjab & Sikhs

So far, the state of Punjab and Sikhs

are concerned, Kejriwal's victory in Delhi may bring changes in Punjab affairs also. The Sikhs are stated to have voted for him in Delhi in large number and as such it is likely that in Punjab also many of them may feel attracted to join him. However, presently there is no satisfactory setup of this party in Punjab and it will definitely require lot of efforts on the part of its leadership to raise a strong cadre of volunteers, workers and the leaders. So, at the moment, it will be too early to predict anything in this regard. One thing is certain that the Sikhs have estranged themselves from BJP mainly for the reason of increasing differences between BJP and Akali Dal. The Akali Dal itself has become very weak in the recent past as many stalwarts have left the party. The ruling Congress is also not delivering the results as per the expectations of the people. Thus, the position being highly fluid, we have only to wait and watch.

One thing which has kept all the Sikhs jubilant during major part of the past year was the celebration of the 550th Birth Anniversary of Sri Guru Nanak Dev Ji. It was, no doubt, celebrated with full devotion and enthusiasm everywhere in the world. The opening of Kartarpur Corridor was also a memorable event associated with these celebrations. The central Government and the State Governments, all joined in such celebrations whole heartedly. It is evidenced by the fact that our worthy Prime Minister participated in major events. Many other leaders including the Chief

Minister like Sh. Nitish Kumar also joined the celebration with full devotion and dedication. Further, the Punjab Tableau in the Republic Day Parade of 2020 also displayed the theme relating to this great event. It highlighted the trio message of Guru Ji, i.e. *Kirat Karo*, *Naam Japo & Vand Chbako*.

## Sanstha's Contributions and Future Programmes

Kes Sambhal Parchar Sanstha also contributed to these celebrations by bringing out a commemorative volume on prominent Gurdwaras & Sikh organizations in the world with the aim of bringing all the Sikhs of the world nearer to each other. The project of writing, commentary on Sri Guru Granth Sahib in English was also started to mark the occasion. The first part of this commentary covering Japji Sahib was released in the form of a booklet entitled 'Knowing Guru Nanak through Japji Sahib.' The special issues in two parts of Jeevan Rishma have also been brought out in this regard.

In our forth coming programmes, we will continue with a monthly programme on Sikh History at Diwan Todar Mall Hall, Gurdwara Sri Guru Singh Sabha, Rajouri Garden for apprising the people about the truth of the Sikh history and its uniqueness as compared to the history of other religions. This programme was started in January this year and the next programme is due on 1st March 2020, wherein the subject of discussion is 'The Glimpse of History in Gurmat Literature'. Our history experts, Principle S. Narinder Pal Singh Ji

will be the main speakers. In addition, our Ludhiana unit has planned to start a new social media site to keep the Sikhs and other people update on Sikh achievement in different parts of the world. This site, titled as sikhpride.org will include Sikh personalities, organizations and events. It is likely to be launched in the month of March 2020. As discussed above, the country is passing through a difficult economic phase, our Jalandhar unit has planned a project to release an update information on Income Tax Law in Punjabi for the benefit of the people of Punjab. The only book on Income Tax Law in Punjabi written in 2004 will be revised by S. R. S. Kalra of the Jalandhar unit. It is likely to be released within the 2nd quarter of the year.

#### Remembering Bhai Taru Singh Ji

This year of 2020 is the year of 300th birth anniversary of Bhai Taru Singh, who was only 25 years old at the time of his martyrdom. As the Sanstha had come into existence on the day of his martyrdom, it shall be completing its 23 years in July this year. Bhai Sahib had become a martyr to protect his religion and the religious symbols, particularly Keshas, which according to the code given by the tenth master is the most important requirement for being a Sikh. The Sanstha's name was also coined by remembering the great martyr and one of its objects as included in the constitution related to promoting awareness among the Sikh youth to keep their hair unshorn and tie turbans on their heads. The various programmes organized

by the Sanstha for creating such awareness included personality contests, camps, seminars, discussions, Essay contests and distribution of literature. The setting up of a centre to impart Turban Tying Training at Amritsar has also been Sanstha's notable achievement in this regard. It is heartening to note that our efforts in this regards during all these years have yielded results. One of our achievements in this respects that our Turban Tying Training Centre at Amritsar has found a place in India Book of Records for the fact that it is the only centre in the world, which has been imparting such a training for the last 20 years free of charge. It is estimated that more than 15000 youngsters and others have been trained during all these years and to the best of our knowledge most of them have distinguished themselves in different spheres of life with their unique personality having crown like Turbans or their heads.

This year, when 275th death anniversary and 300th birth anniversary of the great martyr is being observed, the Sanstha is planning to organize an international programme to propagate this aspect of Sikh identity. Thus, it is also a reason that Sanstha should organize an international event so that the whole worldes attention is attracted towards the unique identity of the Sikhs. It is, therefore, requested that suitable suggestions in this matter may kindly be forwarded to the Sanstha's Office at the earliest so that an appropriate event be organised.

### **Guru's Views Regarding Yogic Practices**

—Surinderjit Singh Pall

During the period of Guru Nanak, Hindu religion was being dominated by various yogic sects. These yogis believed in ascetic withdrawal. Guru Nanak, on the contrary, had different views. He advocated the life of a householder, a life dedicated to serve the society. In the following four Pauries of Japji Sahib, starting from 28th to 31st, the Guru has given his views regarding a meaningful and useful life based upon ethical and moral principles:

## Original in Punjabi & Transliteration in English

ਮੁੰਦਾ ਸੰਤੋਖ ਸਰਮੁ ਪਤੁ ਝੋਲੀ ਧਿਆਨ ਕੀ ਕਰਹਿ ਬਿਭੂਤਿ॥ Munda Santokh Saram Pat Jholi Dhiaan Ki Kareh Bibhoot.

ਖਿੰਥਾ ਕਾਲੁ ਕੁਆਰੀ ਕਾਇਆ ਜੁਗਤਿ ਡੰਡਾ ਪਰਤੀਤਿ॥ Khintha Kaal Kuaari Kaaya Jugat Dandaa Parteet.

ਆਈ ਪੰਥੀ ਸਗਲ ਜਮਾਤੀ ਮਨਿ ਜੀਤੇ ਜਗੁ ਜੀਤੁ॥ AaeePanthi Sagal Jamati Man Jeetai Jag Jeet. ਆਦੇਸ ਤਿਸੈ ਆਦੇਸ॥

Aades Tisai Aades.

ਆਦਿ ਅਨੀਲੁ ਅਨਾਦਿ ਅਨਾਹਤਿ ਜੁਗੁ ਜੁਗੁ ਏਕੋ ਵੇਸੁ॥੨੮॥ Aad Aneel Anaad Anaahat Jug Jug Eko Ves.

(SGGS. p. 6)

ਭੁਗਤਿ ਗਿਆਨੁ ਦਇਆ ਭੰਡਾਰਣਿ ਘਟਿ ਘਟਿ ਵਾਜਹਿ ਨਾਦ॥ Bhugat Giaan Daya Bhandhaaran Ghat Ghat Vaajeh Naad. ਆਪਿ ਨਾਥੁ ਨਾਥੀ ਸਭ ਜਾ ਕੀ ਰਿਧਿ ਸਿਧਿ ਅਵਰਾ ਨਾਦ॥ Aap Naath Naathi Sabh Jaa ki Ridh Sidh Avraa Saad.

ਸੰਜੋਗੁ ਵਿਜੋਗੁ ਦੁਇ ਕਾਰ ਚਲਾਵਹਿ ਲੇਖੇ ਆਵਹਿ ਭਾਗ॥ Sanjog Vijog Doe Kaar Chalaaveh Lekhe Aaveh Bhaag.

ਆਦੇਸ਼ ਤਿਸੈ ਆਦੇਸ॥

Aades Tisai Aades.

ਆਦਿ ਅਨੀਲੁ ਅਨਾਦਿ ਅਨਾਹਤਿ ਜੁਗੁ ਜੁਗੁ ਏਕੋ ਵੇਸ॥੨੯॥ Aad Aneel Anaad Anaahat Jug Jug Eko Ves. (p. 6)

ਏਕਾ ਮਾਈ ਜੁਗਤਿ ਵਿਆਈ ਤਿਨਿ ਚੇਲੇ ਪਰਵਾਣ॥
Eka Maaee Jugat Veaaaee Tin Chele Parvaan.
ਇਕੁ ਸੰਸਾਰੀ ਇਕੁ ਭੰਡਾਰੀ ਇਕੁ ਲਾਏ ਦੀਬਾਣੁ॥
Ik Sansaari Ik Bhandaari Ik Laae Deebaan.
ਜਿਵ ਤਿਸੁ ਭਾਵੈ ਤਿਵੈ ਚਲਾਵੈ ਜਿਵ ਹੋਵੈ ਫੁਰਮਾਣ॥
Jiv Tis Bhavai Tivai Chalaavai Jiv Hovai Phurmaan.

ਓਹੁ ਵੇਖੇ ਓਨਾ ਨਦਰਿ ਨ ਆਵੈ ਬਹੁਤਾ ਏਹੁ ਵਿਡਾਣੁ॥ Oh Vekhai Ona Nadar Naa Aavai Bahuta Eh Veedaan.

ਆਦੇਸੁ ਤਿਸੈ ਆਦੇਸ॥

Aades Tisai Aades.

ਆਦਿ ਅਨੀਲੁ ਅਨਾਦਿ ਅਨਾਹਤਿ ਜੁਗੁ ਜੁਗੁ ਏਕੋ ਵੇਸੁ l**B**o ll Aad Aneel Anaad Anaahat Jug Jug Eko Ves. (SGGS, p. 7)

ਆਸਣੁ ਲੋਇ ਲੋਇ ਭੰਡਾਰ Aasan Loe Loe Bhandaar

Extracted from the book "Knowing Guru Nanak through Jap Ji Sahib"

Jiwan Rishma Jan.-Mar. 2020

ਜੋ ਕਿਛੁ ਪਾਇਆ ਸੁ ਏਕਾ ਵਾਰ॥
Jo Kichh Paaya So Ekaa Vaar.
ਕਿਰ ਕਰਿ ਵੇਖੈ ਸਿਰਜਣਹਾਰੁ॥
Kar Kar Vekhai Sirjanhaar.
ਨਾਨਕ ਸਚੇ ਕੀ ਸਾਚੀ ਕਾਰ॥
Nanak Sache Ki Saachi Kaar.
ਆਦੇਸੁ ਤਿਸੈ ਆਦੇਸੁ॥
Aades Tisai Aades.
ਆਦਿ ਅਨੀਲ ਅਨਾਦਿ ਅਨਾਹਤਿ ਜੁਗੁ ਜੁਗੁ ਏਕੋ ਵੇਸੁ॥੩੧॥
Aad Aneel Anaad Anahat Jug Jug Eko Ves.
(SGGS, p. 7)

### Translation with Explanation

These four Pauries have a common refrain of the three verses, wherein the Guru has saluted the Lord, who had been the same during all the times. In fact, He Himself has been the beginning, the middle and the existing, present through all ages and remaining unchanged and immutable. All these Pauries seem to be addressed to some Jogis (Yogis) as various classes of them existed during the period of Guru Nanak. They had some common thoughts with some variations according to the school and category to which they belonged. Although, as per Guru's way of explaining the things, he never criticized anyone for his actions as it was the right of each and every person to follow his own path, but, the Guru always explained what he thought of their path and what was the right path according to the Guru. He did not approve of the rituals and showed them the path of love, devotion and dedication for the Almighty and His Creation on the whole. For example, in

the first Pauri of this set of Pauries, the Guru refers to the ear rings (*munda*) the begging bowl, ash smeared on their body by the Jogis and tells them that all such things being merely ritualistic, did not help in any way to obtain the nearness of God.

He says that our earrings should be made of *santokh* (contentment), the begging bowl has to be of the hard work and the act of contemplation should replace the smearing of the body with ashes. In other words, the Guru's emphasis is upon cultivating virtues rather than indulging in rituals. This kind of approach can be found throughout the pages of Sri Guru Granth Sahib. For example, when, Guru Nanak, was asked to wear the janeu (holy cotton thread), the Guru told the Panda that he was ready to wear a *janaeu*, but the same should be woven with cotton of compassion and contentment. Similarly, whenever the Guru deals with the human aspect of becoming, a true Muslim or a true Hindu, he prescribes such like virtues as mercy, contentment and earnest living rather than the out ward apparels. The Jogis should have firm faith in God and pray to the Almighty for blessing them with virtues as to arouse their self consciouness which will drive away all evil thoughts, then we will never develop attachment for worldly things and evil deeds. This *jugat* (method) need to be followed instead of turning anyone out with danda (stick), which the Jogis generally carry or use for supporting their hand. Faith in Lord is the

Jiwan Rishma Jan.-Mar. 2020

perfect arm rest.

When the Guru uses the word *Panth* and *Jamaat*, he refers to the sects of Jogis which existed during that time in big number. Aayi Panthi was also a sect of that time which was quite popular among the Jogis. Jamaat is a general Arabic word for any sect or group. In olden days when Arabic was in use by the public, even a class of students in a school was known as a *Jamaat*. So when Guru says 'Sagal Jamaati', he means to say that all the groups which existed at that time including Aayi *Panth* were supposed to treat all the people alike without making any discrimination on any ground. The other interpretation of these lines is that all the sects or groups form a universal group and one can win over all such groups if he conquers his own mind. The verse 'Man Jeetai Jagjeet' is highly significant as it shows as how important is the victory of one's own mind. The victory of mind means, a control over senses. If we have such a control, our mind will not wander, and we will get the desired peace and harmony. The world's allurements will not attract us and we will be free from all kinds of evil thoughts.

During the period of Guru Nanak, the Jogis lived in groups. They had their own hierarchy ad headquarter known as *Matth*. The head of a *Matth* was known as a Nath and the lady was called Bhandarin. This head not only supervised the activities of the Jogis but also controlled the establishment with all its assets and stores. The Bhandarin prepared

and served the food to all the occupants of the Matth. Using their vocabulary, the Guru says in the 29th Pauri that the qualities of Gyan (knowledge) and compassion must be present in all those persons who headed the respective sects. The best food which a Bhandarin could offer to the associates of their *Matth* should be in the form of knowledge and compassion. When the food was served, the Jogis used to sound some musical notes called 'naad'. The Guru says that when divine knowledge becomes our food, the same sounds as the celestial music, that is *naad*, touching the very core of heart leading us to the divine union. Lord himself is the Nath and as such the service of food in the form of divine knowledge and the sounding of *naad* music, all are the acts of God. The Guru never approved the Jogies belief in acquiring occult powers. Such a fascination on their part was without any merit. The term uses by the Guru 'Avra Sadh' means a tasteless or a useless thing. It means that such powers may bring some happiness but ultimately their taste is not worth relishing for a long period. Sanjog and Vijog are the two words used by the Guru for union and separation with reference to God. It is God again, as per whose will such a union or separation takes place. What Guru wants to say is that it is our love for God that unites us with Him and our attachments to the worldly things that take us away from Him.

The belief among the Jogis and through them among all the Hindus following different

Matths that Brahma, Vishnu and Mahesh were the three deities who performed the duties of creating the universe, sustaining the same and destroying the unwanted, was not accepted by Guru Nanak. He expresses his viewpoint in this regard in the 30th Pauri. He held the view that whatever was being done was as per His *Hukam* (order). Similarly, the creation was not caused by the union between Shiv and Shakti, as was the belief among the Hindus. This act of creation was a part of the main play of the Lord. He only created 'Eka Mayee' (the Primer mother), Jugat Veyaee and the three disciples engaged in different acts. The word 'Sansari' means, the creator which, according to Hinduism was Brahma. The word 'Bhandari' means who sustains the universe by keeping control over the stores of all the required things (known as Bhandar). Lord Shiva is believed by the Hindus to be the controller of such Bhandars (that is why he is called Bhola Bhandari). By making reference to these deities with which the people of those times were familiar, The Guru concludes that all these persons have been alloted their functions by God, who oversees them and guides them as per His will. The holy Trinity as per the Hindu faith is also under the Will of the God and as such cannot act independently. When the Gurus uses the word *Viddan*, which

means the great wonder, his emphasis is upon a kind of wonder which no one including the holy Trinity can see and understand. This is the wonder of the authority exercised by God alone. Everything in this universe acts as per his command known as *Hukam* in Gurbani.

In the next Pauri, the 31st, the Guru talks of a belief among the Jogis that Lord Shiva is the prime Lord and his abode is called Shivpuri. The Guru clarifies that the Supreme Lord is not confined to a particular place. He exists in the entire universe. The words 'Loe Loe Bhandar' lay emphasis on each and every part of universe. Further, the entire universe in which God resides is filled up with everything that is required for sustaining the universe. As the entire creation came into being at one instance, the command of the Lord, similarly, God commanded the universe to be filled with all the requirements and that one act of His Will was sufficient to make the availability of everything infinite. Thus, right from the creation of the universe, the created beings have been using the required things by them, and the treasure thereof never gets exhausted. God always watches over what He has created and that act of watching cares for and continues the sustenance of His Creation. God is True and as such His every Act is also True.

 $\bigcirc$ 

## Guru Nanak In Baghdad

Late. S. Mahinder Singh from Kesar Kiari August 2013

Guru Nanak was born in 1469 A.D. In his thirtieth year of life i.e. in 1499 A.D. which marked his first phase of life, his search for the Truth was over and he became ready to go forth to proclaim it to the people of the world. Although there is some uncertainity about the exact itinerary of Guru Nanaks' travel in the years following as the "Janamsakhis" and the evidence of tablets found in Bagdhad are at variance on the subject but all sources of history are agreed that Guru Nanak did travel extensively to different parts of India and abroad as far west as Baghdad in Iraq where he spent some time with the local Fakirs and a tablet with the following inscription was discovered in Baghdad in 1916 A.D. "in memory of the Guru, the holy Baba Nanak, King of holy men, this monument has been rebuilt with the help of seven saints". The date on the tablet is 927 Hijri i.e. A.D. 1520-1521 (Loyal Gazette, Lahore, January 1918).

It is reported that in Baghdad a high Muslim priest named Behlol approached him and told Guru Nanak, "You have to answer our questions or we will punish you." Guru Nanak replied "I do not answer questios under any kind of threat but I have set out from my home to answer the questions of this world". Behlol addressed, "I have been worshiping Allah, I have been meditating but three following questions are always hanging on may mind if you kindly answer them: These are (1) What was before God? (2) Where does God live?" (3) What does God do? Guru Nanak responded, "I will answer your first question only after you offer me pearls. "Behlol brought pearls and offered them to him. The Guru then asked Behlol, "Please slowly but loudly start counting the pearls". Behlol started, "one, two". Guru stopped him there saying that he was counting wrong. Start counting agains slowly but loudly. Behlol started counting again, "One, two, three. Guru Nanak stopped Behlol again saying that he was still counting wrong and told him to try one more time and warned him that he would stop him if he committed the same mistake. Behlol started "One". Guru one more time stopped him right there and asked, "Does

counting begin with one?" The Divine Guru cast one gracious glance towards Behlol who got the Realization. Behlol said, "Sir, I am not counting wrong. Nothing is before one and counting begins only with one." This means that nothing was before One (God). Behlol got the answer of his first question and touched Guru's feet in acknowledgement, "He is the competent and perfect Faqir (prophet)".

Before answering the second question the Guru said to Behlol, "I will answer your second question only after you offer me milk". A bowl of milk was brought and offered to the Guru. Nanak looked at Behlol saying, "This milk is not pure, it has some mixture in it". Behlol replied, "Sir, the bowl was thoroughly cleaned and pure milk was poured in it. So it is pure" The Guru again told him, "No, it is not pure". The Guru then asked Behlol, "Does this milk have butter in it"? Behlol replied, "Yes, It has butter in it". The Guru then explained," The milk has butter in it but eyes cannot see it. In the same way the bowl of entire firmament has butter (God) in it but it is not seen. "God is everywhere but cannot be seen.

At the end the Guru told Behlol that he

would answer his remaining question only if he lets him to sit in his seat. Behlol vacated his seat and let Guru Nanak sit in his place. While seated in Behlol's spot the Guru went into a trance. "Sir, asked Behlol "You have not answered the third question, ratehr you are sitting motionless with your eyes closed." Guru Nanak opened his eyes and said, "Those who sit on the throne, God can bring them down and those who are sitting down, He can put them on the throne. This is what God does".

Behlol touched Guru's feet and he became his follower, He spent sixty long years meditating sitting at the foot of the slab where the sacred feet of the Guru rested during their discussion. Later on a shrine was built on the spot in the memory of Guru Nanak. The English translation of the inscription on the slab inside the shrine is:

"In memory of the Guru, that is the Divine Master, Baba Nanak, Faqir Aulia, this building has been raised with the help of seven saints, and the chronogran, reas. The blessed disciple has produced a spring of Grace year 917 (Muslim year)".

 $\bigcup$ 

On the occasion of "Avtar Purab" of Shri Guru Gobind Singh Ji, an archival articale written by Late S. Khushwant Singh from the Sikh Review January 1967

### Guru Gobind Singh-The Man

Khushwant Singh

In the summer of 1921 a strange phenomenon was witnessed in the Punjab. That year the Sikhs launched a passive resistance movement to take possession of one of their historic shrines called Guru Ka Bagh, a few miles from Amritsar. Batches of passive resisters went to this shrine. They were mercilessly beaten by the police. Their arms and legs were smashed; they were dragged by their long hair; many were hung upside down from branches of trees till they became senseless.

Instead of being cowed down by these brutalities, the number of passive resisters increased steadily till 500 strong jathas began to arrive every day at Guru Ka Bagh - amongst them many who had suffered beatings earlier and had been discharged from the hospital.

The "rare species of courage" as Gandhiji and Rev. C.F. Andrews described "was born of religious fervour", in its turn, born of a legend widely accepted by the Sikhs. It was

said that wherever five passive resisters assembled to say their prayers, Guru Gobind Singh appeared before them. He led them to Guru Ka Bagh. And he, not the passive resister, received the blows showered by the police. When these satyagrahis were produced in court and asked their names and addresses, they gave their names correctly. But of their parentage and address, the answer invariably was: "My father's name is Guru Gobind Singh; my mother, Mata Sahib Devan. My home is the Guru's town Anandpur."

The Guru Ka Bagh *satyagraha* went on for some months till the Punjab gaols were crammed. Ultimately it was the police and the Government which gave in and agreed to Guru Ka Bagh being handed over to the Sikhs.

I have met many of these passive resisters and, with my own ears, heard them tell of the darshan of the Guru, and his ethereal form lead them to face the police. They swear that they lost all fear, and when they were tortured they knew no pain.

Soon after Guru Ka Bagh yet another phenomenon was witnessed in the Punjab. The sacred pool surrounding the Hari Mandir in Amritsar was drained and desilted. In this Kar Seva, as it was known, millions of people took part. You can today meet hundreds of men and women who will swear that many a time while they were engaged in this Kar Seva the Guru's white hawk swooped down from the skies and settled on the gold pinnacle of the Hari Mandir - and then as dramatically vanished into the blue heaven.

Sceptics will undoubtedly have explanation for these phenomena. Let us concede that in an atmosphere of religious fervour, such experiences are possible. However, the point to bear in mind is that for the Sikhs these phenomena have been usually connected with Guru Gobind Singh, because he has been to them their father-figure, their supreme hero, the sustainer of faith, hope and courage, and their beau-ideal-all in one.

What kind of man was this Guru Gobind Singh? By now you must be familiar with the main events of his life. I will not repeat them. I will only draw your attention to five points to help you judge the Guru's place in history. The choice of the number 'five' is deliberate. Five has some kind of mystic significance in the Punjab - the land of five rivers. The Guru

himself described to sanctity of the five:

## panchon men nit bartat main hun panch milan to piran pir.

"Wherever there are five there am I. Where five meet, they are the holiest of the holy."

First, it should be borne in mind that he was only a child of nine when his father, the ninth Guru, Tegh Bahadur was executed by the order of Emperor Aurangzeb. In any mortal such an experience would result in a traumatic shock followed, first, by fear and, then, by hate and desire for revenge against the people who had perpetrated the crime. I have little doubt that many persons must have tried to fill young Gobind's mind with feelings of hatred and revenge against the Mughals. The Guru remained impervious to these influences. When he grew into manhood he announced his mission in life in the following words: "I came into the world charged with the duty to uphold the right in every place, to destroy sin and evil... the only reason I took birth was to see that righteousness may flourish, that good may live, and tyrants be torn out by their roots."

Secondly, it should be constantly before our minds that the Guru never subscribed to the theory "might is right". Although he introduced the worship of arms in Sikh religious ritual and even described the sword, the spear

and the musket as the pirs' - religious mentors of the Sikhs, this was entirely in the context of force as the righter of wrongs. He was fully aware of the fact that the teachings of the first five Gurus and the Granth Sahib were pacific in content. But should truth and goodness be allowed to suffer annihilation at the hands of falsehood and evil? The Guru's answer was a categorical "No". In a Persian composition entitled the Zafarnama, the Epistle of Victory said to have been sent to Emperor Aurangzeb, he wrote:

### chu kar az hama hilate dar guzasht halal ast burdan ba shamshir dast.

"When all other means have failed, it is righteous to draw the sword."

In this context, it is significant that although Guru Gobind Singh dictated the final version of the Guru Granth Sahib, he did not include any of his own compositions exhorting people to rise in arms in the sacred text.

Thirdly, the Guru took, special care that anti-Muslim sentiment should not stain the crusade he was about to launch against the Mughals. "My sword strikes tyrants, not men", he said. Amongst the earliest recruits to his army were Muslims. Although he fought the Mughals all his life - as indeed he did the Hindu Rajputs of the hills - he had both Muslims and Hindus fighting on his side, shoulder to

shoulder with his Sikhs. This followed naturally from his conviction that all men were of one caste - Manas ki jat sab ek pahchanbo - he exhorted. And that the mosque and the temple to be the same; the call of the muezzin and the chanting of the Pandit were the same.

The non-communal tradition started by Guru Gobind Singh was continued into the time of Maharajah Ranjit Singh who was, as pointed out by Pandit Nehru in his "Discovery of India", one of the few genuinely secular rulers of our country. It was, therefore, in the fitness of things that in the crowning success of Sikh arms, the flag that the Muslim General, Colonel Basswan, carried through the streets of Kabul bore the emblem of Guru Gobind Singh; likewise, the Dogra, General Zorawar Singh, planted this saffron banner bearing Guru Gobind Singh's Chakra, with Kirpans crossed, beneath, in the heart of Tibet. Guru Gobind Singh was able to raise his fight against Mughals into a struggle of the down-trodden against oppression of the rich, into a demand for justice against tyranny of wrong-doers, in short, into a crusade, a veritable dharma yudha against the powers of evil. He forbade his soldiers from looting. He made them take solemn vows that they would never molest women of the enemy. He emulated the example of our ancient rishis and yogis and insisted that all Sikhs should wear their hair and beards unshorn - for they were not common soldiers but Sant Sipahis, Soldier-Saints.

Fourthly, what deserves your attention is the incredible sense of loyality and sacrifice that the Guru was able to arouse amongst his followers. Let me give you a few examples. You may have heard of the famous 'baptismal' ceremony when five men willingly agreed to have their heads cut off.

There are innumerable examples of similar sacrifice. As well known as these first five Sikhs, known as Panj Piyaras, were another group of forty known as chali mukte. Under great stress during the prolonged siege of Anandpur these forty men asked the Guru to let them go. After getting a deed of renunciation, the Guru released them from their obligation. When these men returned to their homes their women folk taunted them for disloyalty to the Master. The men (including amongst them a woman, Mai Bhago) rejoined the Guru at Muktsar and fell fighting. The last request their leader, Mahan Singh, made to the Guru, was to have the deed of renunciation torn up before he closed his eyes for ever.

Yet another example was of an old woman who came to the Guru for help. She told him that her husband and two sons has

been killed fighting. All that remained of her family was her youngest son who was dangerously ill. She begged the Guru's blessings to restore him to health - not to have some one to look after her old age - but in order that this son too could attain martyrdom in the battlefield.

How was Guru Gobind Singh able to fire his followers with this kind of reckless valour? Primarily by setting an example himself. This is the fourth point of your consideration. He fought alongside his men. He never put his family before his followers. On the contrary, at one of the engagements, he allowed two of his sons to go to a certain death before he allowed any of his Panj Piyaras to do so. Within a few months he lost all his four sons: two were killed fighting, the other two, aged nine and seven, were executed by the Governer of Sirhind. His own mother died of grief. When his wife asked him in tears for her four sons, the Guru answered, "What if four be dead; thousands live to continue the battle."

It was by this kind of personal example that the Guru was able to train poor rustics who had handled nothing more lethal than a lathi and flabby, pot-bellied, timid shopkeepers, to become some of the greatest fighters India has ever known. He redeemed his pledge that 'he would train the sparrow to

fight the hawk' and 'teach one man to fight a legion'. Pathans, Persians, Afghans and Baluchis of the North West Frontier region who had for centuries invaded India, terrified, massacred and looted our people, were beaten back into the homelands by these new soldiers of Guru Gobind Singh.

It has never been fully appreciated by our historians that these Sikhs set up a human barricade against the invaders and so made possible the rise of Maratha power in the Deccan.

Fifthly, and this is my final point, is the genuinely democratic spirit of this great leader of men. Guru Gobind Singh never claimed divinity for himself. He denounced those who tried to make him an incarnation of God. "I was ordained to establish a sect and lay down its rules." he wrote. but whosoever regards me as Lord shall be damned and destroyed. I am - and this let there be no doubt, I am but a slave to God, as other men are: a beholder of the wonders of creation." He took no credit for what he did: he attributed all ahievements to the Khalsa - all his victories, his power, his prestige, he said was due to the efforts of his followers. Although he was their Guru, he made himself their disciple - Ape gur-chela.

Whenever the congregation passed a resolution it acquired the sanctity of a Gurmata - an ordinance of the Guru binding even on the Guru himself.

Guru Gobind Singh was thus a rare combination of many qualities - a sophisticated aesthete composing poetry in many languages - Sanskrit, Prakrit, Persian and Punjabi; a handsome cavalier fond of chase and danger, a soldier who dedicated his life to fight tyranny, a leader who looked upon his followers as comrades and equals, a Guru who exhorted people to worship the God they love best but insisted they look up their fellow beings as equals; a man who sacrificed all he had - his family and his worldly possessions and ultimately himself for his ideals. This ideal he stated in lines which have become the most quoted of his compositions:

O Lord of Thee these boons I ask
Let me never shun a righteous task.
Let me be fearless when I go to battle.
Give me faith that victory will be mine.
Give me power to sing Thy praise,
And when comes the time to end my life,
Let me fall in mighty strife.

Has the world produced many men as great as Guru Gobind Singh?

Jiwan Rishma Jan.-Mar. 2020

### ਸ੍ਰੀ ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਦੇਵ ਜੀ ਦੇ ਉਪਦੇਸ਼ ਕਰਨ ਦਾ ਢੰਗ

– ਸੁਖਦੇਵ ਸਿੰਘ ਸ਼ਾਂਤ

ਧਰਮ ਦਾ ਪ੍ਰਚਾਰ ਅਤੇ ਪ੍ਰਸਾਰ ਕਰਨ ਲਈ ਸ੍ਰੀ ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਦੇਵ ਜੀ ਨੇ ਚਾਰ ਉਦਾਸੀਆਂ ਕੀਤੀਆਂ ਜਿਨ੍ਹਾਂ ਬਾਰੇ ਭਾਈ ਗੁਰਦਾਸ ਜੀ ਨੇ ਲਿਖਿਆ ਹੈ:

ਧਿਆਨ ਬਾਬਾ ਦੇਖੈ ਧਰਿ ਜਲਤੀ ਸਭਿ ਪ੍ਰਿਥਵੀ ਦਿਸਿ ਆਈਂ ਹੈ. ਬਾਝਹ ਗਬਾਰ ਗੁਰੁ ਹੈ ਕਰਦੀ ਸਣੀ ਲਕਾਈ। ਬਾਬੇ ਭੇਖ ਬਣਾਇਆ ਉਦਾਸੀ ਕੀ ਰੀਤਿ ਚਲਾਈ। ਚੜ੍ਹਿਆ ਸੋਧਣਿ ਧਰਤਿ ਲ਼ਕਾਈ॥ (ਵਾਰ ੧/ਪੳੜੀ ੨੪)

ਭਾਈ ਗੁਰਦਾਸ ਜੀ ਦੁਨੀਆ ਦੇ ਕਿਸੇ ਇਕ ਦੇਸ਼ ਜਾਂ ਕਿਸੇ ਇਕ ਖਾਸ ਖਿੱਤੇ ਦੀ ਗੱਲ ਨਹੀਂ ਕਰ ਰਹੇ। ਉਨ੍ਹਾਂ ਵਲੋਂ ਵਰਤੇ ਗਏ ਸ਼ਬਦ 'ਪ੍ਰਿਥਵੀ', 'ਲੁਕਾਈ' ਅਤੇ 'ਧਰਤਿ' ਵਿਸ਼ੇਸ਼ ਧਿਆਨ ਦੀ ਮੰਗ ਕਰਦੇ ਹਨ। ਇਹ ਸ਼ਬਦ ਗੁਰੂ ਜੀ ਦੇ ਉਪਦੇਸ਼ ਕਰਨ ਦੇ ਢੰਗ ਦੀ ਵਿਸ਼ਾਲਤਾ ਦੇ ਸੂਚਕ ਹਨ।

ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਦੇਵ ਜੀ ਧਰਮ ਦੇ ਪ੍ਰਚਾਰ ਲਈ ਕੇਵਲ ਹਿੰਦੁਸਤਾਨ ਤੱਕ ਸੀਮਤ ਨਹੀਂ ਸਨ। ਆਪ ਨੇ ਕਾਬਲ, ਮੱਕਾ, ਮਦੀਨਾ, ਬਗ਼ਦਾਦ, ਕਸ਼ਮੀਰ, ਤਿੱਬਤ, ਆਸਾਮ ਅਤੇ ਲੰਕਾ ਤਕ ਦੀ ਯਾਤਰਾ ਵੀ ਕੀਤੀ। ਹਿੰਦੁਸਤਾਨ ਵਿਚ ਅਤੇ ਬਾਹਰ ਪ੍ਰਚਲਤ ਧਰਮਾਂ ਅਤੇ ਵਿਸ਼ਵਾਸਾਂ ਦੇ ਮੁੱਖ ਕੇਂਦਰਾਂ 'ਤੇ ਆਪ ਗਏ ਅਤੇ ਉਥੇ ਜਾ ਕੇ ਆਪ ਜੀ ਨੇ ਸੱਚ ਦੀ ਗੱਲ ਸਾਰਿਆਂ ਤੱਕ ਪਹੁੰਚਾਈ। ਸਭਨਾਂ ਦੇ ਭਰਮ-ਭੁਲੇਖੇ ਦੂਰ ਕੀਤੇ ਅਤੇ ਸਭਨਾਂ ਦੇ ਮਨਾਂ ਨੂੰ ਮੋਹ ਲਿਆ। ਇਸੇ ਕਰਕੇ ਹੀ ਭਾਈ ਗੁਰਦਾਸ ਜੀ ਨੇ ਗੁਰੂ ਜੀ ਨੂੰ 'ਜਗਤ ਗੁਰ ਬਾਬਾ' ਆਖਿਆ। ਭਾਈ ਸਾਹਿਬ ਨੇ ਗੁਰੂ ਜੀ ਦੇ ਉਪਦੇਸ਼ ਦੇ ਅਸਰ ਨੂੰ ਇਸ ਪੰਕਤੀ ਰਾਹੀਂ ਬਾਖੂਬੀ ਦਰਸਾਇਆ ਹੈ:

ਮਾਰਿਆ ਸਿਕਾ ਜਗਤਿ ਵਿਚਿ ਨਾਨਕ ਨਿਰਮਲ ਪੰਥੁ ਚਲਾਇਆ। (ਵਾਰ ੧ / ਪੳੜੀ ੪੫)

ਇਸ ਤਰ੍ਹਾਂ ਗਰ ਜੀ ਦੇ ਉਪਦੇਸ਼ ਕਰਨ ਦੇ ਢੰਗ ਦਾ ਪਹਿਲਾ ਵਿਲੱਖਣ ਗਣ ਇਹੀ ਬਣਦਾ ਹੈ ਕਿ ਆਪ ਜੀ ਨੇ ਇਕ ਜਗ੍ਹਾ ਡੇਰਾ ਲਾ ਕੇ ਪ੍ਰਚਾਰ ਨਹੀਂ ਕੀਤਾ, ਸਗੋਂ ਦੂਰ-ਦੂਰ ਤੱਕ ਪੈਦਲ ਸਫਰ ਕਰ ਕੇ ਆਪਣੇ ਰੂਹਾਨੀ ਉਪਦੇਸ਼ ਨੂੰ ਬਹੁਤ ਸਾਰੇ ਲੋਕਾਂ ਤੱਕ ਪਹੁੰਚਾਇਆ ਅਤੇ ਉਨ੍ਹਾਂ ਦੇ ਹਿਰਦਿਆਂ ਨੂੰ ਠੰਢਕ ਪਹੁੰਚਾਈ। ਵਿਸ਼ਾਲਤਾ ਦੀ ਦ੍ਰਿਸ਼ਟੀ ਤੋਂ ਗੁਰੂ ਜੀ ਨੇ ਵੇਦ-ਕਤੇਬ, ਛੇ-ਦਰਸ਼ਨ ਅਤੇ ਹੋਰ ਪ੍ਰਚਲਤ ਵਿਚਾਰਧਾਰਾਵਾਂ ਦਾ ਡੂੰਘਾ ਅਧਿਐਨ ਕੀਤਾ। ਉਸ ਸਮੇਂ ਦੀ ਧਾਰਮਿਕ, ਸਮਾਜਿਕ, ਸੱਭਿਆਚਾਰਕ, ਰਾਜਨੀਤਿਕ, ਆਰਥਿਕ ਆਦਿ ਸਭ ਕਿਸਮ ਦੀ ਹਾਲਤ ਬਾਰੇ ਗੁਰੂ ਜੀ ਨੂੰ ਡੂੰਘੀ ਸੂਝ ਸੀ। ਇਸ ਤੋਂ ਇਲਾਵਾ ਆਪ ਜੀ ਨੂੰ ਫ਼ਾਰਸੀ, ਤੁਰਕੀ, ਅਰਬੀ, ਸੰਸਕ੍ਰਿਤ ਆਦਿ ਭਾਸ਼ਾਵਾਂ ਦਾ ਡੰਘਾਂ ਗਿਆਨ ਸੀ। ਪਹਿਲਾਂ ਤੋਂ ਚੱਲ ਰਹੀ ਭਗਤੀ-ਲਹਿਰ ਪ੍ਰਤੀ ਡੂੰਘਾਂ ਸੰਪਰਕ ਆਪ ਜੀ ਨੇ ਪੈਦਾ ਕਰ ਲਿਆ ਸੀ। ਇਨ੍ਹਾਂ ਸਾਰੀਆਂ ਗੱਲ੍ਹਾਂ ਨੇ ਆਪ ਜੀ ਦੇ ਉਪਦੇਸ਼ ਕਰਨ ਦੇ ਢੰਗ ਅਤੇ ਦਾਇਰੇ ਵਿਚ ਭਾਰੀ ਵਿਸ਼ਾਲਤਾ ਲੈ ਆਂਦੀ।

ਦੂਜਾ ਗੁਣ, ਜੋ ਗੁਰੂ ਜੀ ਦੇ ਉਪਦੇਸ਼ ਕਰਨ ਦੇ ਢੰਗ ਵਿਚ ਸਪੱਸ਼ਟ ਨਜ਼ਰ ਆਉਂਦਾ ਹੈ, ਉਹ ਹੈ ਉਪਦੇਸ਼ ਕਰਨ ਦਾ ਵਿਵਹਾਰਿਕ ਢੰਗ। ਹਰਦੁਆਰ ਜਾ ਕੇ ਆਪ ਨੇ ਪੱਛਮ-ਦਿਸ਼ਾ ਵੱਲ ਪਾਣੀ ਸੁੱਟਣਾ ਸ਼ੁਰੂ ਕੀਤਾ ਤਾਂ ਲੋਕਾਂ ਨੂੰ ਸਮਝ ਆਈ ਕਿ ਜੇਕਰ ਪੰਜਾਬ ਦੇ ਖੇਤਾਂ ਤੱਕ ਪਾਣੀ ਨਹੀਂ ਪਹੁੰਚ ਸਕਦਾ ਤਾਂ ਏਨੀ ਦੂਰ ਸੂਰਜ ਤੱਕ ਪਾਣੀ ਕਿਵੇਂ ਪਹੁੰਚ ਸਕਦਾ ਹੈ? ਮਲਕ ਭਾਗੋ ਦੀ ਲੁੱਟ ਦੀ ਕਮਾਈ ਨਾਲ ਬਣੇ ਪਦਾਰਥਾਂ ਵੱਲ ਮੂੰਹ ਨਹੀਂ ਕੀਤਾ, ਇਹ ਦੱਸਣ ਲਈ ਕਿ ਹੱਕ ਦੀ ਕਮਾਈ ਭਾਈ ਲਾਲੋ ਵਾਂਗ ਕੀਤੀ ਜਾਣੀ ਚਾਹੀਦੀ ਹੈ। ਅਜਿਹੀਆਂ ਹੋਰ ਬਹੁਤ ਸਾਖੀਆਂ ਹਨ, ਜਿਨ੍ਹਾਂ ਤੋਂ ਗੁਰੂ ਜੀ ਦੇ ਉਪਦੇਸ਼ ਕਰਨ ਦੇ ਵਿਵਹਾਰਿਕ ਢੰਗ ਨੂੰ ਸਮਝਿਆ ਦਾ ਸਕਦਾ ਹੈ।

ਤੀਜਾ ਗੁਣ, ਜੋ ਗੁਰੂ ਜੀ ਦੇ ਉਪਦੇਸ਼ ਕਰਨ ਦੇ

ਢੰਗ ਦਾ ਇਕ ਅਤਿ ਵਿਲੱਖਣ ਗਣ ਹੈ, ਉਹ ਹੈ ਬਾਣੀ ਅਤੇ ਰਾਗ ਦਾ ਸਮੇਲ। 'ਮਰਦਾਨਿਆ!' ਛੇੜ ਰਬਾਬ' ਕਹਿ ਕੇ ਜਦੋਂ ਗੁਰੂ ਜੀ ਬਾਣੀ ਦਾ ਕੀਰਤਨ ਕਰਦੇ ਤਾਂ ਸੁਣਨ ਵਾਲਿਆਂ ਦੇ ਹਿਰਦਿਆਂ 'ਤੇ ਸਿੱਧਾ ਅਸਰ ਹੰਦਾ। ਬਾਣੀ ਰਾਹੀਂ ਆਪ ਜੀ ਨੇ ਰੱਬ ਦੀਆਂ ਅਤੇ ਜੀਵਨ ਦੀਆਂ ਉੱਚੀਆਂ-ਸੱਚੀਆਂ ਕਦਰਾਂ-ਕੀਮਤਾਂ ਦੀਆਂ ਗੱਲਾਂ ਕੀਤੀਆਂ ਬਾਣੀ ਅਤੇ ਰਾਗ ਦੀ ਸ਼ਕਤੀਸ਼ਾਲੀ ਖਿੱਚ ਬਾਰੇ ਕਦੇ ਵੀ ਦੋ ਰਾਵਾਂ ਨਹੀਂ ਹੋ ਸਕਦੀਆਂ। ਅੱਜ ਦਾ ਵਿਗਿਆਨ ਸੰਗੀਤ ਰਾਹੀਂ ਮਨੋਵਿਗਿਆਨਕ ਤੌਰ 'ਤੇ ਮਨੱਖੀ ਸਰੀਰ ਅਤੇ ਮਨੁੱਖੀ ਮਨ ਨੂੰ ਸਿਹਤਮੰਦ ਬਣਾਉਣ ਦੇ ਸਿਧਾਂਤ ਨੂੰ ਮੰਨਦਾ ਹੈ। ਸੱਚਮੱਚ ਹੀ ਗਰ ਜੀ ਦੇ ਉਪਦੇਸ਼ ਕਰਨ ਦਾ ਢੰਗ ਰੂਹਾਂ ਦੇ ਧੂਰ ਅੰਦਰ ਲਹਿ ਜਾਣ ਦਾ ਢੰਗ ਸੀ। ਇਹ ਢੰਗ ਅੱਜ ਵੀ ਬਾਣੀ ਦੇ ਪਾਠ ਅਤੇ ਕੀਰਤਨ ਦੇ ਰਪ ਵਿਚ ਨਿਰੰਤਰ ਚੱਲ ਰਿਹਾ ਹੈ। ਗੁਰੂ ਜੀ ਨੇ ਆਪਣੀ ਬਾਣੀ ਰਚਣ ਤੋਂ ਇਲਾਵਾ ਆਪਣੇ ਤੋਂ ਪਹਿਲਾਂ ਹੋਏ ਭਗਤ ਸਾਹਿਬਾਨ ਦੀ ਚੋਣਵੀਂ ਬਾਣੀ ਨੂੰ ਵੀ ਆਪਣੇ ਪਾਸ ਇਕੱਠਾ ਕੀਤਾ। ਇਸ ਤਰ੍ਹਾਂ ਬਾਣੀ ਰਾਹੀਂ ਪ੍ਰਚਾਰ ਦੀ ਸਾਰਥਿਕਤਾ ਨੂੰ ਆਪ ਜੀ ਨੇ ਹੋਰ ਵੀ ਵਿਸ਼ਾਲ ਬਣਾ ਦਿੱਤਾ। ਇਸ ਪਹਿਲੂ ਤੋਂ ਗੁਰੂ ਜੀ ਨੇ ਇਕ ਮਹਾਨ ਖੋਜੀ ਦਾ ਕੰਮ ਕੀਤਾ।

ਚੌਥਾ ਗੁਣ, ਗੁਰੂ ਜੀ ਵਲੋਂ ਕੀਤੇ ਗਏਫ਼ ਪ੍ਰਚਾਰ ਵਿਚ ਵਿਚਾਰ ਵਟਾਂਦਰੇ ਦਾ ਢੰਗ ਸੀ। ਇਹ ਇਕ ਖੋਜ ਦਾ ਢੰਗ ਸੀ। ਵਿਚਾਰ-ਵਟਾਂਦਰੇ ਦੀ ਅਹਿਮੀਅਤ ਨੂੰ ਭਗਤ ਕਬੀਰ ਜੀ ਨੇ ਇਸ ਤਰ੍ਹਾਂ ਦਰਸਾਇਆ ਹੈ:

ਕਬੀਰ ਏਕ ਘੜੀ ਆਧੀ ਘਰੀ ਆਧੀ ਹੂੰ ਤੇ ਆਧ॥ ਭਗਤਨ ਸੇਤੀ ਗੋਸਟੇ ਜੋ ਕੀਨੇ ਸੋ ਲਾਭ॥ (ਅੰਗ ੧੩੭੭)

ਕੁਝ ਸੁਣਨ ਅਤੇ ਕੁਝ ਕਹਿਣ ਦੀ ਪ੍ਰਕ੍ਰਿਆ ਸੱਚਮੁੱਚ ਹੀ ਬੜੀ ਚੰਗੀ ਹੈ ਜੇਕਰ ਇਹ ਬਹਿਸ-ਮੁਬਾਹਿਸੇ ਤੋਂ ਜਾਂ ਵਾਦ-ਵਿਵਾਦ ਤੋਂ ਰਹਿਤ ਹੋਵੇ ਅਤੇ ਇਸ ਵਿਚ ਉੱਚੀਆਂ ਕਦਰਾਂ-ਕੀਮਤਾਂ ਅਰਥਾਤ ਰੂਹਾਨੀਅਤ ਦੀ ਗੱਲ ਹੋਵੇ। ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਦੇਵ ਜੀ ਖੋਜੀ ਦੀ ਮਹੱਤਤਾ ਨੂੰ ਬਿਆਨ ਕਰਦੇ ਹੋਏ ਫਰਮਾਉਂਦੇ ਹਨ:

ਸੇਵਾ ਸੁਰਤਿ ਰਹਸਿ ਗੁਣ ਗਾਵਾ ਗੁਰਮੁਖਿ ਗਿਆਨੁ ਬੀਚਾਰਾ॥ ਖੋਜੀ ਉਪਜੈ ਬਾਦੀ ਬਿਨਸੈ ਹਉ **ਬਲਿ**. **ਗੁਰ ਕਰਤਾਰਾ॥** (ਅੰਗ ੧੨੫੫)

ਗਿਆਨ-ਗੋਸ਼ਟ ਸੱਚ ਤੱਕ ਅੱਪੜਨ ਦਾ ਸਾਧਨ ਅਤੇ ਸਮੇਂ ਦੀ ਸਭ ਤੋਂ ਵੱਧ ਸੁਚੱਜੀ ਵਰਤੋਂ ਹੈ। ਗੁਰੂ ਜੀ ਦੇ ਉਪਦੇਸ਼ ਕਰਨ ਦੇ ਢੰਗ ਵਿਚ 'ਸਿਧ ਗੋਸਟਿ' ਬਾਣੀ ਆਪਣੇ ਆਪ ਵਿਚ ਇਕ ਸ਼ਾਨਦਾਰ ਉਦਾਹਰਨ ਹੈ। ਆਪ ਜੀ ਨੇ ਪ੍ਰਸ਼ਨ-ਉੱਤਰ ਅਤੇ ਦਲੀਲ ਮਈ ਵਾਰਤਾਲਾਪ ਰਾਹੀਂ ਸਿੱਧਾਂ, ਨਾਥਾਂ ਅਤੇ ਜੋਗੀਆਂ ਦੇ ਸ਼ੰਕੇ ਨਵਿਰਤ ਕੀਤੇ। ਵਾਰਤਾਲਾਪ ਦਾ ਇਹ ਢੰਗ ਗੁਰੂ ਜੀ ਨੇ ਕੁਰੂਖੇਤ੍ਰ ਦੇ ਪੰਡਤਾਂ ਨਾਲ, ਮੱਕੇ ਵਿਚ ਕਾਜ਼ੀਆਂ ਨਾਲ ਅਤੇ ਸੱਜਣ ਠੱਗ ਵਰਗੇ ਕੁਰਾਹੇ ਪਏ ਵਿਅਕਤੀਆਂ ਨਾਲ ਵੀ ਵਰਤੋਂ ਵਿਚ ਲਿਆਂਦਾ। ਹਰ ਥਾਂ ਗੁਰ ਜੀ ਦੀ ਦਲੀਲ ਏਨੀ ਪ੍ਰਭਾਵਸ਼ਾਲੀ ਹੁੰਦੀ ਸੀ ਕਿ ਸੁਣਨ ਵਾਲੇ ਸਭ ਕੀਲੇ ਜਾਂਦੇ ਸਨ।

ਪੰਜਵਾਂ ਗੁਣ, ਜੋ ਸਾਰੇ ਗੁਣਾਂ ਤੋਂ ਉੱਪਰ ਕਿਹਾ ਜਾ ਸਕਦਾ ਹੈ, ਉਹ ਹੈ ਗਰ ਜੀ ਵਲੋਂ ਆਪ ਇਕ ਮਿਸਾਲ (Model) ਬਣਨਾ। ਆਪਣੇ ਪੁੱਤਰਾਂ ਨੂੰ ਛੱਡ ਕੇ ਸੇਵਕ ਭਾਈ ਲਹਿਣਾ ਜੀ ਨੂੰ ਗਰਗੱਦੀ ਬਖਸ਼ਣਾ ਕੋਈ ਮਾੜੀ-ਮੋਟੀ ਘਟਨਾ ਨਹੀਂ ਸੀ। ਆਪਣੇ ਜੀਵਨ ਦੀ ਇਸ ਅਦੱਤੀ ਇਤਿਹਾਸਕ ਘਟਨਾ ਰਾਹੀਂ ਗਰ ਜੀ ਨੇ ਅਮਲੀ ਅਰਥਾਂ ਵਿਚ ਸਾਨੂੰ ਸਭ ਨੂੰ ਸਮਝਾ ਦਿੱਤਾ ਕਿ ਰਿਸ਼ਤੇ, ਅਹਦੇ, ਧਨ-ਦੌਲਤ ਆਦਿ ਸਭ ਮਹੱਤਵ-ਹੀਣ ਹਨ; ਮਹੱਤਵ ਹੈ ਤਾਂ ਸੱਚੇ-ਮੱਚੇ ਅਤੇ ਸੇਵਾ-ਭਰਪਰ ਜੀਵਨ ਦਾ। ਕੀਮਤ ਹੈ ਗਣਾਂ ਦੀ ਅਤੇ ਕੇਵਲ ਗਣਾਂ ਦੀ। ਹੋਰ ਕਿਸੇ ਵੀ ਗੱਲ ਦੀ ਕੀਮਤ ਨਹੀਂ ਹੈ। ਇਸ ਤੋਂ ਬਿਨਾਂ ਗੁਰੂ ਜੀ ਨੇ 'ਕਿਰਤ ਕਰੋ, ਵੰਡ ਛਕੋ ਅਤੇ ਨਾਮ ਜਪੋ' ਦੀਆਂ ਸਿੱਖਿਆਵਾਂ ਨੂੰ ਖਦ ਅਮਲੀ ਰੂਪ ਵਿਚ ਅਪਣਾਅ ਕੇ ਇਕ ਅਕਾਲਪਰਖ ਦੇ ਨਾਮ ਦਾ ਉਪਦੇਸ਼ ਦਿੱਤਾ। ਕਰਤਾਰਪਰ ਵਿਖੇ ਆਪਣੇ ਹੱਥੀਂ ਖੇਤੀ ਕੀਤੀ। ਖੇਤੀ ਦੇ ਨਾਲ-ਨਾਲ ਧਰਮ ਦਾ ਪੁਚਾਰ ਜਾਰੀ ਰੱਖਿਆ। ਇਹੀ ਸਭ ਤੋਂ ਵੱਧ ਉੱਘੜਵਾਂ ਅਤੇ ਅਮਲੀ ਗੁਣ ਸੀ, ਜਿਸ ਸਦਕਾ ਗੁਰੂ ਜੀ ਦੇ ਉਪਦੇ ਸ਼ ਦਾ ਅਸਰ ਦਰ-ਦਰ ਅਤੇ ਭਾਰੀ ਗਿਣਤੀ ਵਿਚ ਲੋਕਾਂ 'ਤੇ ਪਿਆ। ਆਪ ਜੀ ਵਲੋਂ ਚਲਾਏ ਗਏ 'ਨਿਰਮਲ ਪੰਥ' ਨੂੰ ਮੰਨਣ ਵਾਲਿਆਂ ਦੀ ਗਿਣਤੀ ਆਉਣ ਵਾਲੇ ਸਮੇਂ ਵਿਚ ਵਧਦੀ ਹੀ ਗਈ।

## ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਸਾਹਿਬ ਦੀ ਫ਼ਿਲਾਸਫ਼ੀ

ਸੁਖਦੇਵ ਸਿੰਘ ਲੁਧਿਆਣਾ

ਜਦੋਂ ਸਿੱਖ ਧਰਮ ਦੇ ਬਾਨੀ ਰੱਬੀ ਸਰੂਪ ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਸਾਹਿਬ ਇਸ ਧਰਤੀ ਤੇ ਪ੍ਰਗਟ ਹੋਏ, ਉਸ ਵੇਲੇ ਹਿੰਦੁਸਤਾਨ ਦੀ ਲੋਕਾਈ ਅਨਪੜ੍ਹਤਾ, ਗਰੀਬੀ ਤੇ ਪੁਜਾਰੀਵਾਦ ਦੀ ਬੂਰੀ ਤਰ੍ਹਾਂ ਸਤਾਈ ਹੋਈ ਸੀ। ਜਿਥੇ ਲੋਕਾਂ ਵਿਚ ਹਰ ਪਾਸੇ ਹਾਹਾਕਾਰ ਸੀ, ਉਥੇ ਪਜਾਰੀਆਂ ਨੇ ਧਰਮ ਦੇ ਅਰਥ ਵੀ ਬਦਲ ਦਿੱਤੇ ਸਨ। ਹਰ ਪਾਸੇ ਕੁੜ-ਕੁਸੱਤ ਦਾ ਬੋਲਬਾਲਾ ਸੀ। ਲੋਕਾਈ ਨੂੰ ਸੇਧ ਦੇਣ ਵਾਲਾ ਕੋਈ ਨਹੀਂ ਸੀ। ਲੋਕਾਈ ਨੂੰ ਇਸ ਜਿੱਲ੍ਣ ਵਿਚੋਂ ਕੱਢਣ ਲਈ ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਸਾਹਿਬ ਨੇ ਕਈ ਪ੍ਰਚਾਰ ਦੌਰੇ ਕੀਤੇ। ਸਭ ਤੋਂ ਪਹਿਲਾਂ ੳਹ ਕਿਰਤੀ ਭਾਈ ਲਾਲੋ ਕੋਲ ਗਏ ਤੇ ਉਸਦੀ ਸੱਚੀ-ਸੁੱਚੀ ਕਿਰਤ ਨੂੰ ਵਡਿਆਇਆ ਤੇ ਲੋਟੂ ਮਲਕ ਭਾਗੋ ਦੇ ਪਕਵਾਨ ਨਕਾਰੇ। ਇਥੋਂ ਹੀ 'ਕਿਰਤ ਕਰੋ, ਨਾਮ ਜਪੋ, ਵੰਡ ਛਕੋ' ਦਾ ਸਿਧਾਂਤ ਪ੍ਰਗਟ ਹੋਇਆ। ਇਹ ਉਨ੍ਹਾਂ ਪੂਜਾਰੀਆਂ ਤੇ ਲੁਟੇਰਿਆਂ ਦੇ ਮੂੰਹ ਤੇ ਕਰਾਰੀ ਚਪੇੜ ਸੀ, ਜੋ ਵੱਖੋ-ਵੱਖ ਢੰਗ-ਤਰੀਕਿਆਂ ਨਾਲ ਲੋਕਾਈ ਦਾ ਖੂਨ ਪੀ ਰਹੇ ਸਨ। ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਸਾਹਿਬ ਦੇ ਇਸ ਸਿਧਾਂਤ ਕਾਰਣ ਆਮ ਲੋਕ ਵੱਡੀ ਗਿਣਤੀ ਵਿਚ ਉਨਾਂ ਦੇ ਮੂਰੀਦ ਬਣੇ ਤੇ ਉਨ੍ਹਾਂ ਗੁਰੂ ਸਾਹਿਬ ਦਾ ਸਾਥ ਦੇਣਾ ਸ਼ੁਰੂ ਕੀਤਾ।

ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਸਾਹਿਬ ਨੇ ਆਪਣੀ ਵੱਖਰੀ ਸੋਚ ਦਾ ਪ੍ਰਗਟਾਵਾ ਛੋਟੀ ਉਮਰ ਤੋਂ ਹੀ ਕਰਨਾ ਸ਼ੁਰੂ ਕਰ ਦਿੱਤਾ ਸੀ। ਜਦੋਂ ਉਨ੍ਹਾਂ ਨੂੰ ਜਨੇਊ ਪਹਿਨਾਉਣ ਦੀ ਕੋਸ਼ਿਸ਼ ਕੀਤੀ ਗਈ ਤਾਂ ਉਨ੍ਹਾਂ ਭਰੇ ਸਮਾਗਮ ਵਿਚ ਇਸਨੂੰ ਰੱਦ ਕਰ ਦਿਤਾ, ਜੋ ਕਿ ਬ੍ਰਾਹਮਣਵਾਦ ਦੇ ਮੂੰਹ ਤੇ ਕਰਾਰੀ ਚਪੇੜ ਸੀ। ਫੇਰ ਪੜ੍ਹਾਉਣ ਆਏ ਪਾਂਧੇ ਨੂੰ ਉਨ੍ਹਾਂ ਰੱਬੀ ਪਾਠ ਪੜ੍ਹਾਇਆ। ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਸਾਹਿਬ ਨੇ ਕਿਸੇ ਕੋਲੋਂ ਕੋਈ ਵਿੱਦਿਆ ਹਾਸਲ ਨਹੀਂ ਸੀ ਕੀਤੀ, ਉਨ੍ਹਾਂ ਕੋਲ ਜੋ ਵੀ ਗਿਆਨ ਸੀ, ਉਹ ਅਕਾਲ ਪੁਰਖ ਦਾ ਹੀ ਬਖਸ਼ਿਸ਼ ਕੀਤਾ ਹੋਇਆ ਸੀ, ਜਿਸ ਨਾਲ ਉਨ੍ਹਾਂ ਸਾਰੀ ਦੁਨੀਆਂ ਨੂੰ ਆਪਣੇ ਮੁਰੀਦ ਬਣਾ ਲਿਆ ਸੀ। ਉਨ੍ਹਾਂ ਸੁਲਤਾਪੁਰ ਲੋਧੀ ਵਿਚ ਮੋਦੀਖਾਨੇ ਦੀ ਨੌਕਰੀ ਕਰਦਿਆਂ 'ਤੇਰਾ ਤੇਰਾ' ਕਹਿਕੇ ਲੋਕਾਂਾ ਨੂੰ ਉਨ੍ਹਾਂ ਦਾ ਹੱਕ ਦਿਤਾ। ਇਥੇ ਮੋਦੀਖਾਨਾ ਚਲਾਉਣ ਵਾਲੇ ਪ੍ਰਬੰਧਕ ਲੋਕਾਂ ਦੇ ਹੱਕ ਦਾ ਰਾਸ਼ਨ ਖੁਦ ਹੀ ਖਾ ਜਾਂਦੇ ਸਨ ਤੇ ਲੋਕ ਇਸ ਤੋਂ ਵਾਂਝੇ ਰਹਿ ਜਾਂਦੇ ਸਨ। ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਸਾਹਿਬ ਨੇ ਹਰ ਕਿਸੇ ਨੂੰ 'ਤੇਰਾ ਤੇਰਾ' ਕਹਿਕੇ ਉਸਦੇ ਹਿੱਸੇ ਦਾ ਰਾਸ਼ਨ ਵੰਡਿਆ। ਇਹ ਲੋਕਾਂ ਦਾ ਹੱਕ ਮਾਰ ਰਹੇ ਜਮ੍ਹਾਂਖੋਰਾਂ ਲਈ ਵੱਡਾ ਝਟਕਾ ਸੀ।

ਸੁਲਤਾਪੁਰ ਲੋਧੀ ਵਿਚ ਹੀ ਵੇਈਂ ਨਦੀ ਕੰਢੇ ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਸਾਹਿਬ ਨੇ ਮੁਲਮੰਤਰ '੧ਓ ਸਤਿਨਾਮ ਕਰਤਾ ਪੂਰਖ ਨਿਰਭਉ ਨਿਰਵੈਰੂ ਅਕਾਲ ਮੂਰਤਿ ਅਜੂਨੀ ਸੈਭੰ ਗੁਰਪ੍ਰਸਾਦਿ' ਪ੍ਰਗਟ ਕੀਤਾ, ਜਿਸ ਵਿਚ ਉਨ੍ਹਾਂ ਰੱਬ ਦਾ ਸਰੂਪ ਤੇ ਉਸਨੂੰ ਮਿਲਣ ਦਾ ਤਰੀਕਾ ਦੱਸਿਆ। 'ਗੁਰਪ੍ਰਸਾਦਿ' ਤਕ ਮੁਲਮੰਤਰ ਪ੍ਰਗਟ ਕਰਨ ਦਾ ਉਨ੍ਹਾਂ ਦਾ ਮਕਸਦ ਸੀ ਕਿ ਲੋਕਾਈ ਰੱਬ ਨੂੰ ਮਿਲਣ ਤੋਂ ਪਹਿਲਾਂ ਆਪਣਾ ਇਕ 'ਗੁਰੂ' ਧਾਰਨ ਕਰੇ ਕਿਉਂਕਿ ਉਸ ਵੇਲੇ ਪੁਜਾਰੀਆਂ ਦੇ ਕੁੜ ਪ੍ਰਚਾਰ ਸਦਕਾ ਲੋਕ ਬ੍ਰਾਹਮਣਾਂ / ਜੋਗੀਆਂ ਤੇ ਮੂਰਤੀਆਂ ਨੂੰ ਹੀ ਰੱਬ ਮੰਨੀ ਬੈਠੇ ਸਨ। ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਸਾਹਿਬ ਦੀ ਗੱਲ ਸੁਣਕੇ ਵੱਡੀ ਗਿਣਤੀ ਵਿਚ ਲੋਕਾਂ ਨੇ ਉਨ੍ਹਾਂ ਨੂੰ ਆਪਣਾ 'ਗੁਰੂ' ਧਾਰਨ ਕਰ ਲਿਆ। ਫੇਰ ਆਪਣੇ ਸਾਥੀਂ ਭਾਈ ਮਰਦਾਨੇ ਨੂੰ ਨਾਲ ਲੈ ਕੇ ਉਹ ਜਿਥੇ-ਜਿਥੇ ਵੀ ਗਏ, ਲੋਕ ਉਨ੍ਹਾਂ ਦੇ ਮੁਰੀਦ ਬਣਦੇ ਚਲੇ ਗਏ। ਉਹ ਆਪਣੀ ਹਰ ਗੱਲ ਦਲੀਲ ਨਾਲ ਕਰਦੇ ਸਨ। ਉਹ ਨਾ ਮੰਨਣ ਵਾਲੇ ਤੇ ਆਪਣੀ ਗੱਲ ਠੋਸਦੇ ਨਹੀਂ ਸਨ। ਉਹ ਵਿਚਾਰ-ਚਰਚਾ ਵਿਚ ਵਿਸ਼ਵਾਸ ਰੱਖਦੇ ਸਨ। ਉਨ੍ਹਾਂ ਸਾਰੀ ਉਮਰ ਸੱਚਾ-ਸੁੱਚਾ ਕਿਰਦਾਰ ਬਣਾਉਣ ਤੇ ਜ਼ੋਰ ਦਿੱਤਾ।

ਗਰ ਨਾਨਕ ਸਾਹਿਬ ਨੇ ਉਸ ਵੇਲੇ ਦੇ ਧਰਮੀ ਤੇ ਗਿਆਨੀ ਕਹਾਉਣ ਵਾਲੇ ਬ੍ਰਾਹਮਣਾਂ ਤੇ ਜੋਗੀਆਂ ਨਾਲ ਵੀ ਕਈ ਵਿਚਾਰ-ਗੋਸ਼ਟੀਆਂ ਕੀਤੀਆਂ ਤੇ ਉਨਾਂ ਦੇ ਗਿਆਨ ਨੂੰ ਝੂਠਾ ਸਾਬਤ ਕਰਕੇ ਸੱਚਾ ਰੱਬੀ ਗਿਆਨ ਬਖਸ਼ਿਆ। 'ਆਸਾ ਦੀ ਵਾਰ' ਦੀ ਬਾਣੀ ਵਿਚ ਉਨਾਂ ਬ੍ਰਾਹਮਣਾਂ ਦੇ ਪਾਖੰਡਾਂ ਦਾ ਸਾਰਾ ਪਾਜ ਉਘੇੜਿਆ ਹੋਇਆ ਹੈ। ਇਸੇ ਤਰ਼ਾਂ 'ਜਪੂਜੀ ਸਾਹਿਬ' ਦੀ ਬਾਣੀ ਵਿਚ ਵੀ ਜੋਗੀਆਂ ਨਾਲ ਹੋਈ ਗੱਲਬਾਤ ਦੇ ਅਧਾਰ ਤੇ ਉਨ੍ਹਾਂ ਆਪਣੇ ਵਿਚਾਰ ਸਿੱਖਾਂ ਨੂੰ ਲਿਖਕੇ ਦਿੱਤੇ ਹੋਏ ਹਨ, ਜਿਸਦੀ ਸ਼ੁਰੂਆਤ ਹੀ 'ਆਦਿ ਸਚੂ ਜੁਗਾਦਿ ਸਚੂ'।। ਹੈ ਭੀ ਸਚੂ ਨਾਨਕ ਹੋਸੀ ਭੀ ਸਚੂ' ਤੋਂ ਹੁੰਦੀ ਹੈ। ਬ੍ਰਾਹਮਣਾਂ ∕ਜੋਗੀਆਂ ਦੇ ਫੈਲਾਏ ਝਠ ਤੇ ਪਾਖੰਡ ਦੇ ਇਸ ਮਾਇਆਜਾਲ ਤੋਂ ਮੁਕਤੀ ਹਾਸਲ ਕਰਨ ਲਈ ਉਨ੍ਹਾਂ ਲੋਕਾਈ ਨੂੰ ਸੱਚੇ ਰੱਬ ਦੇ ਲੜ ਲੱਗਣ ਦਾ ਉਪਦੇਸ਼ ਦਿੱਤਾ। ਉਨ੍ਹਾਂ ਇਹੀ ਦੱਸਿਆ ਕਿ ਜਿਥੇ ਸੱਚ ਹੋਵੇਗਾ, ਉਥੇ ਹੀ ਰੱਬ ਦਾ ਵਾਸਾ ਹੋਵੇਗਾ। 'ਸੱਚਖੰਡਿ ਵਸੈ ਨਿਰੰਕਾਰ' ਦਾ ਮਤਲਬ ਇਹੀ ਹੈ। ਝਠ ਤੇ ਪਾਖੰਡ ਦੇ ਵਰਤਾਰੇ ਵਿਚ ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਸਾਹਿਬ ਦੀ ਨਿਰਾਲੀ ਸੋਚ ਨੇ ਲੋਕਾਈ ਨੂੰ ਇਕ ਨਵਾਂ ਰਾਹ ਦਰਸਾਇਆ।

ਸੱਚੇ-ਸੁੱਚੇ ਗਿਆਨ ਦੀ ਰੌਸ਼ਨੀ ਵੰਡਣ ਲਈ ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਸਾਹਿਬ ਸੰਸਾਰ ਵਿਚ ਜਿਥੇ-ਜਿਥੇ ਵੀ ਗਏ, ਲੋਕ ਉਨ੍ਹਾਂ ਨਾਲ ਸਹਿਮਤ ਹੁੰਦੇ ਚਲੇ ਗਏ। ਚਾਹੇ ਉਹ ਜੋਗੀਆਂ/ਸਿੱਧਾਂ ਨਾਲ ਵਿਚਾਰ-ਗੋਸ਼ਟੀਆਂ ਦੀ ਗੱਲ ਹੋਵੇ, ਹਰਿਦੁਆਰ ਵਿਚ ਸੂਰਜ ਨੂੰ ਪਾਣੀ ਦੇਣ ਦੀ ਗੱਲ ਹੋਵੇ, ਮੱਕੇ ਵਿਚ ਅੱਲ੍ਹਾ ਦੇ ਘਰ ਦੀ ਗੱਲ ਹੋਵੇ, ਹਰ ਥਾਂ ਹੀ ਉਨ੍ਹਾਂ ਨੇ ਆਪਣੀਆਂ ਸੱਚੀਆਂ-ਸੂਚੀਆਂ ਦਲੀਲਾਂ ਨਾਲ ਲੋਕਾਈ ਨੂੰ ਕਾਇਲ ਕੀਤਾ। ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਸਾਹਿਬ ਦਾ ਸਮੁੱਚਾ ਜੀਵਨ ਮਾਨਵਤਾ ਨੂੰ ਇਕ ਰੱਬ ਦੇ ਲੜ ਲਾਉਣ ਨੂੰ ਸਮਰਪਤ ਸੀ। ਉਨ੍ਹਾਂ ਸਾਰੀ ਉਮਰ ਆਪਣੀ ਗੱਲ ਦਲੀਲ ਨਾਲ ਕਹੀ ਤੇ ਮੰਨਵਾਈ। ਵਹਿਮਾਂ, ਭਰਮਾਂ, ਪਾਖੰਡਾਂ, ਅਨਪੜ੍ਹਤਾ, ਗਰੀਬੀ ਆਦਿ ਨੂੰ ਦੂਰ ਕਰਨ ਲਈ ਉਨ੍ਹਾਂ 'ਕਿਰਤ ਕਰੋ, ਨਾਮ ਜਪੋ, ਵੰਡ ਛਕੋ' ਦਾ ਸਿਧਾਂਤ ਪ੍ਰਚਾਰਿਆ। ਉਨ੍ਹਾਂ ਦੇ ਗਿਆਨ ਦਾ ਧੁਰਾ 'ਸੱਚ' ਸੀ ਤੇ ਇਸੇ ਦੇ ਦੁਆਲੇ ਉਨ੍ਹਾਂ ਲੋਕਾਈ ਦਾ ਕਿਰਦਾਰ ਘੜਨ ਤੇ ਜ਼ੋਰ ਦਿੱਤਾ। 'ਕਿਵ ਸਚਿਆਰਾ ਹੋਈਐ ਕਿਵੁ ਕੂੜੈ ਤੁਟੈ ਪਾਲਿ' ਤੇ 'ਸਚਹੁ ਉਰੈ ਸਭੁ ਕੋ ਉਪਰਿ ਸਚੁ ਅਚਾਰੁ' ਵਰਗੇ ਫਰਮਾਨ ਇਸਦੀ ਗਵਾਹੀ ਦਿੰਦੇ ਹਨ।

ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਸਾਹਿਬ ਦੀ ਸਮੁੱਚੀ ਬਾਣੀ ਵਿਚ 'ਸਤਿ' ਜਾਂ 'ਸਚ' ਜਾਂ 'ਸਚਿਆਰ' ਲਫਜ਼ ਜ਼ਿਆਦਾ ਹੋਣ ਦਾ ਕਾਰਣ ਇਹੀ ਹੈ ਕਿ ਉਹ ਲੋਕਾਈ ਨੂੰ ਝੂਠ-ਪਾਖੰਡ ਦੇ ਮਕੜਜਾਲ ਵਿਚੋਂ ਕੱਢ ਕੇ ਸੱਚ ਦੇ ਲੜ ਲਾਉਣਾ ਚਾਹੁੰਦੇ ਸਨ, ਜਿਸ ਵਿਚ ਉਨ੍ਹਾਂ ਨੂੰ ਵੱਡੀ ਕਾਮਯਾਬੀ ਮਿਲੀ। ਕਰੋੜਾਂ ਲੋਕ ਉਨ੍ਹਾਂ ਦੇ ਸਿੱਖ ਬਣ ਗਏ। ਉਨ੍ਹਾਂ ਆਪਣੇ ਮਿਸ਼ਨ ਨੂੰ ਅੱਗੇ ਵਧਾਉਣ ਲਈ ਇਕ ਅਨਿੰਨ ਸਿੱਖ ਭਾਈ ਲਹਿਣੇ ਦੀ ਚੋਣ ਕੀਤੀ ਤੇ ਉਸਨੂੰ 'ਗਰ ਅੰਗਦ' ਬਣਾਇਆ ਕਿਉਂਕਿ ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਸਾਹਿਬ ਇਹ ਜਾਣਦੇ ਸਨ ਕਿ ਝੂਠ-ਪਾਖੰਡ ਦੇ ਇਸ ਵੱਡੇ ਵਰਤਾਰੇ ਨੂੰ ਠੱਲ੍ਹ ਪਾਉਣ ਲਈ ਕਈ ਜਾਮੇ ਧਾਰਨ ਕਰਨੇ ਪੈਣੇ ਹਨ। 'ਗੁਰੂ ਅੰਗਦ' ਮਗਰੋਂ ਇਹ ਲੜੀ 'ਗੁਰੂ ਗੋਬਿੰਦ ਸਿੰਘ ਜੀ' ਤਕ ਚੱਲਦੀ ਗਈ ਤੇ ਅਖੀਰ 'ਗੁਰੂ ਗ੍ਰੰਥ ਸਾਹਿਬ' ਨੂੰ ਸਿੱਖਾਂ ਦਾ ਗੁਰੂ ਦਰਸਾਉਣ ਮਗਰੋਂ ਇਸ ਦੁਨੀਆਂ ਵਿਚੋਂ ਅਲੋਪ ਹੋ ਗਈ। ਅੱਜ ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਸਾਹਿਬ ਦਾ ਚਲਾਇਆ 'ਸੱਚ' ਦਾ ਇਹ ਧਰਮ ਕਈ ਤਰ੍ਹਾਂ ਦੀਆਂ ਮੁਸ਼ਕਲਾਂ ਦਾ ਸਾਹਮਣਾ ਕਰ ਰਿਹਾ ਹੈ, ਜਿਨ੍ਹਾਂ ਦਾ ਮੁਕਾਬਲਾ ਕਰਨ ਲਈ ਹਰ ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਨਾਮ ਲੇਵਾ ਸਿੱਖ ਨੂੰ ਕਮਰਕੱਸੇ ਕਰਨੇ ਚਾਹੀਦੇ ਹਨ।

 $\bigcirc$ 

ਜੀਵਨ ਰਿਸ਼ਮਾਂ ਜਨ.–ਮਾਰਚ 2020

## ਕੀ ਅਸੀਂ ਕਦੇ ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਸਾਹਿਬ ਦੇ ਸੱਚੇ ਸਿੱਖ ਵੀ ਬਣ ਸਕਾਂਗੇ?

– ਬਘੇਲ ਸਿੰਘ ਧਾਲੀਵਾਲ

ਸਿੱਖ ਧਰਮ ਦੀ ਸਥਾਪਨਾ ਹੀ ਜ਼ਬਰ ਜ਼ਲਮ ਨਾਲ ਟੱਕਰ ਲੈਣ ਦੇ ਮੰਤਵ ਹਿਤ ਕੀਤੀ ਗਈ ਸੀ, ਜਿਹੜੀ ਪੰਦਰਵੀਂ ਸਦੀ ਦੇ ਸੱਤਵੇਂ ਦਹਾਕੇ ਤੋਂ ਸ਼ੁਰੂ ਹੋ ਕੇ ਸਤਾਰੂਵੀਂ ਸਦੀ ਦੇ ਅੰਤ ਤੱਕ ਆਣੀ ਪਰਪੱਕਤਾ ਨੂੰ ਅਸਲ ਪਛਾਣ ਦੇਣ ਵਿਚ ਕਾਮਯਾਬ ਹੋ ਗਈ। ਭਗਤੀ ਲਹਿਰ ਤੋਂ ਬਾਅਦ ਜੇ ਕਿਸੇ ਧਾਰਮਿਕ ਰਹਿਬਰ ਨੇ ਸਮੇਂ ਦੀ ਹਕੁਮਤ ਖ਼ਿਲਾਫ ਝੰਡਾ ਚੁੱਕਣ ਦੀ ਜੁਰਅਤ ਕੀਤੀ ਤਾਂ ਉਹ ਸਿੱਖ ਧਰਮ ਦੇ ਸੰਸਥਾਪਕ, ਇਨਕਲਾਬ ਦੇ ਮੋਢੀ ਕ੍ਰਾਂਤੀਕਾਰੀ ਸ੍ਰੀ ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਸਾਹਿਬ ਜੀ ਹੀ ਅਜਿਹੇ ਯੁੱਗ ਪੂਰਸ਼ ਹੋਏ ਹਨ, ਜਿੰਨਾਂ ਨੇ ਸਮੇਂ ਦੀ ਹਕੂਮਤ ਖ਼ਿਲਾਫ਼ ਬੇਝਿਜਕ ਆਵਾਜ਼ ਬੁਲੰਦ ਕੀਤੀ, ਬੇਖੌਫ ਹੋ ਕੇ ਜ਼ਬਰ ਜ਼ੁਲਮ ਖਿਲਾਫ ਸੱਚ ਲਿਖਣ ਦੀ ਹਿੰਮਤ ਕੀਤੀ। ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਸਾਹਿਬ ਜੀ ਨੇ ਬਾਬਰ ਜਾਬਰ ਦੇ ਜ਼ੁਲਮ ਅੱਗੇ ਕੰਡ ਨੀਵੀਂ ਕਰਕੇ ਅੰਦਰ ਵੜੇ ਰਹਿਣ ਨਾਲੋਂ ਆਪਣੀ ਕਲਮ ਨੂੰ ਤਲਵਾਰ ਬਣਾ ਕੇ ਹਰ ਤਰ੍ਹਾਂ ਦੇ ਸਰਕਾਰੀ ਜਬਰ ਜੁਲਮ ਵਿਰੁੱਧ ਨਿਡਰਤਾ ਨਾਲ ਆਵਾਜ਼ ਉੱਚੀ ਕੀਤੀ। ਬਾਬਰ ਨੂੰ ਜਾਬਰ ਕਹਿਣ ਵਾਲੀ ਇੱਕੋ ਇੱਕ ਸ਼ਖਸੀਅਤ ਸਾਹਿਬ ਸ੍ਰੀ ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਸਾਹਿਬ ਜੀ ਤੋਂ ਵਗ਼ੈਰ ਹੋਰ ਕਿਸੇ ਵੀ ਧਰਮ ਦੇ ਧਾਰਮਿਕ ਰਹਿਬਰ ਦਾ ਜ਼ਿਕਰ ਇਤਿਹਾਸ ਵਿਚ ਨਹੀਂ ਮਿਲਦਾ. ਜਿਸ ਨੇ ਸਮੇਂ ਦੀ ਹਕੂਮਤ ਨਾਲ ਸਿੱਧਾ ਟਾਕਰਾ ਲੈਣ ਦੀ ਹਿੰਮਤ ਦਿਖਾਈ ਹੋਵੇ, ਮੌਤੋਂ ਬੇਪਰਵਾਹ ਹੋ ਕੇ ਸੱਚ ਕਹਿਣ ਦੀ ਇਹ ਹਿੰਮਤ ਅਤੇ ਦਲੇਰੀ ਸਿੱਖ ਗਰਆਂ ਦੇ ਹਿੱਸੇ ਵਿਚ ਹੀ ਆਈ ਹੈ, ਜਿਸ ਨੂੰ ਝੂਠਲਾਇਆ ਨਹੀਂ ਜਾ ਸਕਦਾ। ਉਹ ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਸਾਹਿਬ ਹੀ ਸਨ ਜਿੰਨਾ ਨੇ ਸਰਕਾਰ ਦੇ ਗੈਰ ਮਨੁੱਖੀ ਵਤੀਰੇ ਪ੍ਰਤੀ ਸਿੱਧੇ ਰੂਪ ਵਿਚ ਆਪਣਾ ਪ੍ਰਤੀਕਰਮ ਪ੍ਰਗਟ ਹੋਵੇ। ਬਾਬਰ ਦੇ ਖ਼ਿਲਾਫ ਲਿਖਣ, ਬੋਲਣ ਦੀ ਕੀਮਤ ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਸਾਹਿਬ ਨੂੰ

ਜੇਲ ਦੀਆਂ ਚੁੱਕੀਆਂ ਪੀਸਣ ਦੀ ਸਖਤ ਸਜ਼ਾ ਨਾਲ ਵੀ ਉਤਾਰਨੀ ਪਈ ਪਰੰਤੂ ਹਕੂਮਤਾਂ ਦੇ ਜਬਰ ਦਾ ਕਹਿਰ ਵੀ ਉਨ੍ਹਾਂ ਦੀ ਦ੍ਰਿੜਤਾ ਡੁਲ੍ਹਾਅ ਨਾ ਸਕਿਆ ਬਲਕਿ ਉਨ੍ਹਾਂ ਨੂੰ ਹੋਰ ਹਿੰਮਤ ਅਤੇ ਹੌਂਸਲੇ ਨਾਲ ਆਪਣੇ ਮਿਸ਼ਨ ਵੱਲ ਅਡੋਲਤਾ ਨਾਲ ਵਧਦੇ ਜਾਣ ਲਈ ਪਰਪੱਕ ਕਰ ਗਿਆ। ਅਜਿਹੇ ਇਨਕਲਾਬੀ ਸੰਸਥਾਪਕ ਦੀ ਕੌਮ ਜਿਹੜੀ ਹਰ ਸਮੇਂ ਗੱਲ ਗੱਲ ਤੇ ਉਨਾਂ ਨੂੰ ਯਾਦ ਵੀ ਰਖਦੀ ਹੋਵੇ ਅਤੇ ਉਨ੍ਹਾਂ ਦੇ ਸਿੱਖ ਅਖਵਾਉਣ ਤੇ ਮਾਣ ਵੀ ਕਰਦੀ ਹੋਵੇ ਪਰ ਉਹਦੇ ਦੱਸੇ ਸੱਚ ਦੇ ਰਸਤੇ ਤੇ ਚੱਲਣ ਤੋਂ ਅਸਮਰਥ ਕਿਉਂ ਹੁੰਦੀ ਜਾ ਰਹੀ ਹੈ। ਅੱਜ ਜਦੋਂ ਅਸੀਂ ਸਾਹਿਬ ਸ੍ਰੀ ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਸਾਹਿਬ ਜੀ ਦੇ ਜਨਮ ਦਿਹਾੜੇ ਤੇ ਉਨ੍ਹਾਂ ਨੂੰ ਯਾਦ ਕਰ ਰਹੇ ਹਾਂ, ਤਾਂ ਇਹਨਾਂ ਕਾਰਨਾਂ ਦੀ ਵੀ ਘੋਖ ਕਰਨੀ ਬਣਦੀ ਹੈ ਜਿਹੜੇ ਸਿੱਖ ਨੂੰ ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਸਾਹਿਬ ਦੀ ਵਿਚਾਰਧਾਰਾ ਤੋਂ ਦੂਰ ਲਿਜਾ ਰਹੇ ਹਨ। ਆਮ ਤੌਰ ਤੇ ਸੱਚੇ ਨਾਨਕ ਨਾਮ ਲੇਵਾ ਸਿੱਖ ਤਾਂ ਗਰਪਰਬ ਜਾਂ ਸ਼ਹੀਦੀ ਦਿਹਾੜਿਆਂ ਮੌਕੇ ਲੰਗਰਾਂ ਦੀ ਸੇਵਾ ਜਾਂ ਗੁਰਦੁਆਰਿਆਂ ਵਿਚ ਜੁੱਤੀ ਜੋੜਿਆਂ ਦੀ ਸੇਵਾ ਜਾਂ ਫਿਰ ਸ਼ਰਧਾ ਪੂਰਵਕ ਦਰਸ਼ਨ ਇਸ਼ਨਾਨ ਕਰਦੇ ਦੇਖੇ ਜਾ ਸਕਦੇ ਹਨ ਜਦੋਂ ਕਿ ਸਿੱਖਾਂ ਦੇ ਧਾਰਮਿਕ ਅਤੇ ਰਾਜਸੀ ਆਗੂ ਨਾਨਕ ਦੇ ਸਿੱਖ ਰਹੇ ਹੀ ਨਹੀਂ, ਉਹ ਜਾਂ ਤਾਂ ਸਿਆਸੀ ਸਿੱਖ ਹੋ ਗਏ ਹਨ ਜਾਂ ਡੇਰੇਦਾਰਾਂ ਦੇ ਸਿੱਖ ਬਣ ਕੇ ਰਹਿ ਗਏ ਹਨ ਪਰੰਤ ਨਾਨਕ ਦੇ ਸਿੱਖ ਉਹ ਕਦੇ ਵੀ ਨਹੀਂ ਬਣੇ ਸਨ ਨਾਂ ਹੀ ਬਣਨ ਦੀ ਸੰਭਾਵਨਾ ਲੱਗਦੀ ਹੈ। ਸਿੱਖ ਕੌਮ ਦੇ ਨਿਘਾਰ ਵੱਲ ਜਾਣ ਦੇ ਮੁੱਖ ਕਾਰਨ ਵੀ ਇਹ ਵੀ ਸਮਝੇ ਜਾ ਸਕਦੇ ਕਿ ਸਿੱਖ ਆਗੂ ਕਦੇ ਵੀ ਆਪਣੇ ਗੁਰੂ ਦੇ ਸਿੱਖ ਬਣ ਕੇ ਨਹੀਂ ਰਹੇ, ਬਲਕਿ ਸਿੱਖ ਦੁਸ਼ਮਣ ਤਾਕਤਾਂ

ਜੀਵਨ ਰਿਸ਼ਮਾਂ ਜਨ.-ਮਾਰਚ 2020

ਦੀ ਕਠਪਤਲੀ ਬਣ ਕੇ ਨੱਚਣ ਵਾਲੇ ਮਦਾਰੀ ਬਣ ਕੇ ਰਹਿ ਗਏ ਹਨ. ਜਿਹੜੇ ਨਿੱਜੀ ਲੋਭ ਲਾਲਸਾ ਵਿਚ ਗਰਕ ਹੋ ਕੇ ਨਾਗਪਰ ਦੇ ਤੇ ਆਪਣੇ ਗਰ ਨੂੰ ਪਿੱਠ ਦਿਖਾ ਕੇ ਉਨ੍ਹਾਂ ਵੱਲੋਂ ਦਿਖਾਏ ਰਸਤੇ ਤੇ ਚੱਲਣ ਦੀ ਵਜਾਏ ਗੁਰੂ ਦੇ ਸਿਧਾਂਤਾਂ ਨੂੰ ਤੋੜਨ ਮਰੋੜਨ ਦੇ ਗੁਨਾਹਗਾਰ ਬਣ ਗਏ ਹਨ। ਗਰ ਨਾਨਕ ਸਾਹਿਬ ਨੇ ਜਿਹੜੇ ਸਿਸਟਮ ਦੇ ਖ਼ਿਲਾਫ ਆਪਣਾ ਵੱਖਰਾ ਪੰਥ ਚਲਾਇਆ. ਜਿਹੜੇ ਪਾਖੰਡਵਾਦ. ਅਡੰਬਰ ਵਾਦ. ਵਹਿਮਾਂ ਭਰਮਾਂ 'ਚੋਂ ਕੱਢਣ ਖ਼ਾਤਰ ਇਹਨਾਂ ਫੋਕੇ ਕਰਮ ਕਾਂਡਾਂ ਨੂੰ ਨਕਾਰ ਕੇ ਇੱਕ ਅਜਿਹੀ ਕੌਮ ਦੀ ਇੱਕ ਅਜਿਹੇ ਧਰਮ ਦੀ ਸਥਾਪਨਾ ਕੀਤੀ ਜਿਸ ਨੇ ਅੱਗੇ ਚੱਲਕੇ ਵੱਡੇ ਤੇ ਝਠੇ ਦੁਨਿਆਵੀ ਤਖ਼ਤਾਂ ਨੂੰ ਨਾਨਕ ਦੇ ਸਿੱਖ ਅੱਗੇ ਝਕਣ ਲਈ ਹੀ ਨਹੀਂ ਬਲਕਿ ਆਤਮ ਸਮਰਪਣ ਕਰਨ ਲਈ ਮਜਬਰ ਕਰ ਦਿੱਤਾ। ਉਹ ਨਾਨਕ ਸਾਹਿਬ ਦੇ ਨਿਆਰੇ ਪੰਥ ਦੀ ਸੰਪਰਨਤਾ 'ਚੋਂ ਪੈਦਾ ਹੋਏ ਸੱਚੇ ਸਿੱਖ ਹੀ ਸਨ ਜਿੰਨਾਂ ਨੇ ਸਰਹਿੰਦ ਦੀ ਇੱਟ ਨਾਲ ਇੱਟ ਖੜਕਾ ਕੇ ਖਾਲਸਾ ਰਾਜ ਦੇ ਝੰਡੇ ਗੱਡ ਦਿੱਤੇ ਅਤੇ ਆਪਣੇ ਨਾਮ ਦੇ ਨਹੀਂ ਬਲਕਿ ਸਾਹਿਬ ਸ੍ਰੀ ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਸਾਹਿਬ ਜੀ ਦੇ ਨਾਮ ਤੇ ਸਿੱਕੇ ਜਾਰੀ ਕਰਕੇ ਦੁਨੀਆਂ ਦੇ ਲੋਕਾਂ ਨੂੰ ਸੱਚੇ ਸਿੱਖ ਦੀ ਪਰਿਭਾਸ਼ਾ ਤੋਂ ਜਾਣੂ ਕਰਵਾ ਦਿੱਤਾ ਤੇ ਰਾਜ ਭਾਗ ਦੇ ਜਾਨ ਬਚਾਉਣ ਖਾਤਰ ਗੁਰੂ ਤੋਂ ਬੇਮੁਖ ਹੋ ਕੇ ਈਨ ਮੰਨਣ ਨਾਲੋਂ ਆਪਣਾ ਮਾਸ ਜੰਬਰਾਂ ਨਾਲ ਨਚਵਾ ਲੈਣ ਨੂੰ ਪਹਿਲ ਦੇ ਕੇ ਦੁਨੀਆਂ ਨੂੰ ਇਹ ਵੀ ਦੱਸ ਦਿੱਤਾ ਕਿ ਜੇ ਸਿੱਖ ਬਹਾਦਰੀ ਨਾਲ ਲੜਕੇ ਰਾਜ ਭਾਗ ਪ੍ਰਾਪਤ ਕਰਕੇ ਬਾਦਸ਼ਾਹੀਆਂ ਕਰ ਸਕਦਾ ਹੈ ਤਾਂ ਲੋੜ ਪੈਣ ਤੇ ਇਹਨਾਂ ਬਾਦਸ਼ਾਹੀਆਂ ਦੇ ਖਸ ਜਾਣ ਨਾਲ ਥਿੜਕਦਾ ਜਾਂ ਹਾਲਤਾਂ ਨਾਲ ਸਮਝੌਤਾ ਕਰਕੇ ਨਿਗਰਾ ਨਹੀਂ ਹੋ ਸਕਦਾ ਬਲਕਿ ਬਹਾਦਰੀ ਨਾਲ ਸ਼ਹਾਦਤਾਂ ਪ੍ਰਾਪਤ ਕਰਕੇ ਆਪਣੇ ਗੁਰੂ ਦੀਆਂ ਖੁਸ਼ੀਆਂ ਲੈਣ ਨੂੰ ਪਹਿਲ ਦਿੰਦਾ ਹੈ।

ਉਪਰੋਕਤ ਸਮੇਂ ਦੇ ਨਾਨਕ ਨਾਮ-ਲੇਵਾ ਸਿੱਖਾਂ ਨਾਲੋਂ ਅੱਜ ਦੇ ਸਿੱਖਾਂ ਦਾ ਜ਼ਮੀਨ ਅਸਮਾਨ ਜਿੰਨਾ ਅੰਤਰ ਹੈ। ਅੱਜ ਦਾ ਸਿੱਖ ਰਾਜਭਾਗ ਖ਼ਾਤਰ ਸਿੱਖੀ ਨੂੰ ਖ਼ਤਮ ਕਰਨ ਵਾਲੇ ਸਮਝੌਤਿਆਂ ਤੇ ਦਸਤਖਤ ਕਰਦਾ ਹੈ, ਰਾਜ ਸੱਤਾ ਦੀ ਕਰਸੀ ਆਪਣੇ ਪਰਿਵਾਰ ਲਈ ਸਰੱਖਿਅਤ ਰੱਖਣ ਲਈ ਆਪਣੀ ਕੌਮ ਦੀ ਨਸਲਕੁਸ਼ੀ ਦਾ ਗੁਨਾਹਗਾਰ ਬਣਦਾ ਹੈ, ਸ਼ਹਾਦਤਾਂ ਦੇ ਸਮੇਂ ਭੋਲੇ ਭਾਲੇ ਸਿੱਖਾਂ ਨੂੰ ਅੱਗੇ ਲਾਕੇ ਆਪ ਹੱਥ ਖੜੇ ਕਰ ਆਪਣੀ ਜਾਨ ਬਖਸ਼ੀ ਕਰਵਾ ਕੇ ਮੁੜ ਕਰਸੀ ਨੂੰ ਚਿੰਬੜ ਜਾਂਦਾ ਹੈ ਤੇ ਫਿਰ ਆਪਦੀ ਕੌਮ ਤੇ ਜ਼ਲਮ ਢਾਹਣ ਦਾ ਕੋਈ ਮੌਕਾ ਹੱਥੋਂ ਨਹੀਂ ਜਾਣ ਦਿੰਦਾ। ਅੱਜ ਦਾ ਸਿੱਖ ਆਪਣਾ ਰਾਜ ਭਾਗ ਸਥਾਪਤ ਰੱਖਣ ਲਈ ਆਪਣੀ ਹੀ ਕੌਮ ਦੇ ਭਵਿੱਖ ਨੂੰ ਖਤਮ ਕਰਨ ਲਈ ਮਾਰੂ ਨਸ਼ਿਆਂ ਦੀਆਂ ਨਹਿਰਾਂ ਦੇ ਬੰਨ ਖੋਲ੍ਹ ਦਿੰਦਾ ਹੈ, ਪਿੰਡਾਂ ਵਿਚ ਘਰ ਘਰ ਅੰਦਰ ਸਿਵੇ ਵਾਲ ਦਿੰਦਾ ਹੈ, ਅਤੇ ਇਹਨਾਂ ਅਲਾਮਤਾਂ ਤੋਂ ਬਚ ਚੁੱਕੇ ਲੋਕਾਂ ਨੂੰ ਖੁਦਕੁਸ਼ੀਆਂ ਦੇ ਰਾਹ ਤੋਰਨ ਲਈ ਮਜਬੂਰ ਕਰ ਦਿੰਦਾ ਹੈ, ਫਿਰ ਵੀ ਸਿੱਖ ਆਗੂ ਬਣਿਆ ਰਹਿੰਦਾ ਹੈ। ਕੀ ਇਹ ਸਿਆਸੀ ਸਿੱਖ ਕਦੇ ਨਾਨਕ ਦੇ ਅਸਲ ਸਿੱਖ ਬਣਨਗੇ? ਇਹ ਸਵਾਲ ਜਿਉਂ ਦਾ ਤਿਉਂ ਖੜਾ ਹੈ। ਜਿੰਨੀ ਦੇਰ ਸਿੱਖ ਆਪਣੇ ਗੁਰੂ ਦੇ ਦੱਸੇ ਮਾਰਗ ਤੇ ਪਰਪੱਕਤਾ ਨਾਲ ਨਹੀਂ ਚਲਦਾ ਓਨੀ ਦੇਰ ਖੁਆਰੀਆਂ ਹੀ ਖੁਟਦਾ ਰਹੇਗਾ। ਸੋ ਆਓ ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਸਾਹਿਬ ਜੀ ਨੂੰ ਸੱਚੇ ਦਿਲੋਂ ਯਾਦ ਕਰਦੇ ਹੋਏ ਸਾਰੇ ਇਹ ਅਰਦਾਸ ਬੇਨਤੀ ਗਰ ਦੇ ਚਰਨਾਂ ਵਿਚ ਕਰੀਏ ਤਾਂ ਕਿ ਸਿੱਖ ਕੌਮ ਸਿਆਸੀ. ਤੇ ਡੇਰੇਦਾਰਾਂ ਦੇ ਚੰਗਲ 'ਚੋਂ ਨਿਕਲ ਕੇ ਅਸਲ ਅਰਥਾਂ ਵਿਚ ਨਾਨਕ ਨਾਮ ਲੇਵਾ ਬਣਨ ਦਾ ਮਾਣ ਪ੍ਰਾਪਤ ਕਰ ਸਕੇ।

C

## ਸ੍ਰੀ ਗੁਰੂ ਗੋਬਿੰਦ ਸਿੰਘ ਜੀ : ਸ਼ਾਂਤੀ ਦੇ ਪੰਜ ਸਾਲ

– ਸੁਰਿੰਦਰ ਸਿੰਘ ਜੌਹਰ

ਸ੍ਰੀ ਗੁਰੂ ਗੋਬਿੰਦ ਸਿੰਘ ਜੀ ਨੇ 1696 ਦੀ ਲੜਾਈ, ਜਿਹੜੀ ਕਿ ਸ਼ਹਿਜ਼ਾਦੇ ਦੀ ਮੁਹਿੰਮ ਦੇ ਨਾਂ ਨਾਲ ਪ੍ਰਸਿੱਧ ਹੈ, ਦੇ ਪਿਛੋਂ ਗੁਰੂ ਜੀ ਨੇ 1701 ਤੱਕ ਕੋਈ ਪੰਜ ਵਰ੍ਹੇ ਸ਼ਾਂਤੀ ਨਾਲ ਬਿਤਾਏ।

ਇਨ੍ਹਾਂ ਵਰ੍ਹਿਆਂ ਵਿਚ ਅਨੰਦਪੁਰ ਸਾਹਿਬ ਵਿੱਚ ਪੂਰਨ ਸ਼ਾਂਤੀ ਰਹੀ: ਬੌਧਿਕ ਸਰਗਰਮੀਆਂ ਪਰੇ ਜੋਬਨ ਤੇ ਸਨ ਅਤੇ ਗੁਰੂ ਜੀ ਨੇ ਆਪਣੇ ਸ਼ਰਧਾਲੂਆਂ ਵਿੱਚ ਵਿਦਿਆ ਦੇ ਪ੍ਰਚਾਰ ਲਈ ਕਈ ਪ੍ਰਬੰਧ ਕੀਤੇ। ਗੁਰੂ ਜੀ ਦੇ ਦਰਬਾਰ ਵਿਚ ਇਕ ਵਿਦਵਾਨ ਪੰਡਤ ਰਘਨਾਥ ਸੀ, ਜਿਹੜਾ ਹਿੰਦੂਆਂ ਦੇ ਧਾਰਮਿਕ ਗ੍ਰੰਥਾਂ 'ਚੋਂ ਸਲੋਕ ਪੜ੍ਹ ਕੇ ਸੁਣਾਇਆ ਕਰਦਾ ਸੀ। ਇਸ ਤਰ੍ਹਾਂ ਹਿੰਦ ਮਿਥਿਆਸ ਅਤੇ ਦਰਸ਼ਨ ਗੁਰੂ ਜੀ ਦੀਆਂ ਆਪਣੀਆਂ ਲਿਖਤਾਂ ਦੀ ਰੌਸ਼ਨੀ ਵਿਚ ਵਧੇਰੇ ਚੰਗੀ ਤਰ੍ਹਾਂ ਸਮਝਿਆ ਜਾ ਸਕਦਾ ਹੈ। ਇੱਕ ਦਿਨ ਗੁਰੂ ਜੀ ਨੇ ਉਸ ਨੂੰ ਕਿਹਾ ਕਿ ਉਹ ਸਿੱਖਾਂ ਨੂੰ ਸੰਸਕ੍ਰਿਤ ਪੜਾਵੇ ਪਰ ਪੰਡਤ ਨੇ ਇਹ ਆਖ ਕੇ ਗੱਲ ਟਾਲਣ ਦਾ ਯਤਨ ਕੀਤਾ ਕਿ ਸੰਸਕ੍ਰਿਤ ਤਾਂ ਕੇਵਲ ਉਚੀ ਜਾਤ ਦੇ ਲੋਕ ਹੀ ਸਿੱਖ ਸਕਦੇ ਹਨ, ਜਦਕਿ ਬਹੁਤ ਸਾਰੇ ਸਿੱਖ ਤਾਂ ਨੀਵੀਂ ਜਾਤ ਨਾਲ ਸਬੰਧ ਰੱਖਦੇ ਹਨ। ਗੁਰੂ ਜੀ ਨੂੰ ਇਹ ਗੱਲ ਪਸੰਦ ਨਾ ਆਈ। ਉਹਨਾਂ ਪੰਜ ਸਿੱਖ ਬਨਾਰਸ (ਕਾਸ਼ੀ) ਭੇਜੇ ਤਾਂ ਜੋ ਉਹ ਸੰਸਕ੍ਰਿਤ ਪੜ੍ਹ ਸਕਣ ਅਤੇ ਫਿਰ ਸਿੱਖਾਂ ਨੂੰ ਪੜ੍ਹਾ ਸਕਣ। ਬਨਾਰਸ ਤੋਂ ਵਾਪਸ ਆ ਕੇ ਉਹ ਸੰਸਕ੍ਰਿਤ ਦੇ ਵੱਡੇ ਵਿਦਵਾਨ ਬਣ ਗਏ ਅਤੇ ਉਨ੍ਹਾਂ ਨੂੰ 'ਨਿਰਮਲੇ' ਦੇ ਨਾਂ ਨਾਲ ਜਾਣਿਆ ਜਾਣ ਲੱਗਾ। ਉਹਨਾਂ ਸਿੱਖ ਵਿਦਵਾਨਾਂ ਦਾ ਇੱਕ ਨਵਾਂ ਸਕੂਲ ਵੀ ਆਰੰਭ ਕੀਤਾ। ਇਹਨਾਂ ਪੰਜ ਸਿੱਖ ਵਿਦਵਾਨਾਂ ਨੇ ਮਗਰੋਂ ਅੰਮਿਤ ਛਕ ਲਿਆ ਅਤੇ ਉਹ ਭਾਈ ਕਰਮ ਸਿੰਘ, ਭਾਈ ਗੰਡਾ ਸਿੰਘ. ਭਾਈ ਵੀਰ ਸਿੰਘ. ਭਾਈ ਸੈਨਾ ਸਿੰਘ ਅਤੇ ਭਾਈ ਰਾਮ ਸਿੰਘ ਦੇ ਨਾਂ ਨਾਲ ਪ੍ਰਸਿੱਧ ਹੋਏ।

ਦੇਸ਼ ਦੇ ਕਈ ਭਾਗਾਂ ਤੋਂ ਕਵੀ ਅਨੰਦਪੁਰ ਸਾਹਿਬ

ਆਉਣ ਲੱਗੇ ਅਤੇ ਗੁਰੂ ਗੋਬਿੰਦ ਸਿੰਘ ਜੀ ਦੀ ਸਰਪ੍ਰਸਤੀ ਭਾਲਣ ਲੱਗੇ। ਇੱਕ ਵਾਰ ਤਾਂ ਗੁਰੂ ਜੀ ਦੇ ਦਰਬਾਰ 'ਚ ਕਵੀਆਂ ਦੀ ਸੰਖਿਆ 52 ਤੱਕ ਜਾ ਪਹੁੰਚੀ ਇਹਨਾਂ ਵਿੱਚ ਵਰਣਨਯੋਗ ਕਵੀਆਂ ਦੇ ਨਾਂ ਹਨ: ਭਾਈ ਨੰਦ ਲਾਲ ਗੋਇਆ. ਸੈਨਾਪਤ ਅਤੇ ਭਾਈ ਮਨੀ ਸਿੰਘ।

ਹੁਣ ਗੁਰੂ ਜੀ ਨੂੰ ਰਚਨਾਤਮਕ ਕਾਰਜਾਂ ਲਈ ਬਹੁਤ ਸਮਾਂ ਮਿਲ ਗਿਆ। ਇਸ ਸਮੇਂ ਵਿਚ ਉਹਨਾਂ 'ਅਕਾਲ ਉਸਤਤ', 'ਗਿਆਨ ਪ੍ਰਬੋਧ', 'ਵਿਸ਼ਨੂੰ', 'ਬ੍ਰਹਮਾ' ਅਤੇ 'ਰੁਦਰ' ਅਵਤਾਰਾਂ ਬਾਰੇ ਆਪਣੀਆਂ ਰਚਨਾਵਾਂ ਦੀ ਰਚਨਾ ਕੀਤੀ।

ਅਨੰਦਪੁਰ ਸਾਹਿਬ ਵਿਚ ਗੁਰੂ ਜੀ ਆਪਣੇ ਪਰਿਵਾਰ ਦੀ ਦੇਖ-ਭਾਲ ਵੀ ਕਰਦੇ ਰਹੇ। ਉਹਨਾਂ ਦੇ ਚਾਰ ਸਪੁੱਤਰਾਂ ਅਜੀਤ ਸਿੰਘ, ਜੂਝਾਰ ਸਿੰਘ, ਜ਼ੋਰਾਵਰ ਸਿੰਘ ਅਤੇ ਫਤਹਿ ਸਿੰਘ ਦਾ ਜਨਮ ਉਹਨਾਂ ਦੀਆਂ ਦੋ ਪਤਨੀਆਂ ਸੁੰਦਰੀ ਜੀ ਅਤੇ ਜੀਤੋ ਜੀ ਦੀ ਕੱਖੋਂ ਹੋਇਆ।

ਇਥੇ ਅਸੀਂ ਗੁਰੂ ਜੀ ਦੇ ਜੀਵਨ ਸਬੰਧੀ ਕੁੱਝ ਮੱਤਭੇਦ ਵਾਲੇ ਪ੍ਰਸ਼ਨਾਂ ਉਤੇ ਰੌਸ਼ਨੀ ਪਾਉਣਾ ਚਾਹੁੰਦੇ ਹਾਂ। ਇਹ ਪ੍ਰਸ਼ਨ ਉਨ੍ਹਾਂ ਦੇ ਵਿਆਹਾਂ ਅਤੇ ਉਹਨਾਂ ਦੀ ਦੁਰਗਾ ਪਜਾ ਬਾਰੇ ਹਨ।

ਇੱਕ ਦਿਨ ਜਦ ਗੁਰੂ ਜੀ ਆਪਣੇ ਦਰਬਾਰ ਵਿਚ ਬੈਠੇ ਹੋਏ ਸਨ ਤਾਂ ਹਰਜਸ ਭੀਖਿਆ ਨਾਂ ਦਾ ਇੱਕ ਆਦਮੀ ਗੁਰੂ ਜੀ ਨੂੰ ਮਿਲਣ ਲਈ ਆਇਆ। ਉਹ ਗੁਰੂ ਜੀ ਦੀ ਸ਼ਖਸੀਅਤ ਅਤੇ ਉਹਨਾਂ ਦੀ ਸਰੀਰਕ ਸੁੰਦਰਤਾ ਤੇ ਸਡੋਲਤਾ ਤੋਂ ਬੜਾ ਪ੍ਰਭਾਵਤ ਹੋਇਆ। ਉਸ ਨੇ ਸੋਚਿਆ ਕਿ ਗੁਰੂ ਜੀ ਉਸ ਦੀ ਧੀ ਜੀਤੋ ਜੀ ਦੇ ਸਭ ਤੋਂ ਉਤਮ ਹਾਣ ਮੇਲ ਹੋਣਗੇ। ਗੁਰੂ ਜੀ ਨੇ ਇਸ ਸੁਝਾਅ ਵੱਲ ਕੋਈ ਧਿਆਨ ਨਾ ਦਿੱਤਾ ਅਤੇ ਇਸ ਉਲਝਣ ਵਿੱਚੋਂ ਨਿਕਲਣ ਦਾ ਯਤਨ ਕੀਤਾ, ਪਰ ਉਹਨਾਂ ਦੇ ਮਾਤਾ ਜੀ ਇਸ ਗੱਲ ਬਾਰੇ ਸੁਣ ਕੇ ਅਤਿ ਪ੍ਰਸੰਨ ਹੋਏ। ਉਹਨਾਂ ਆਪਣੇ ਭਰਾ ਭਾਈ ਕਿਰਪਾਲ ਜੀ ਨੂੰ ਕਿਹਾ ਕਿ ਉਹ ਗੁਰੂ ਜੀ ਨੂੰ ਇਸ ਗੱਲ ਲਈ ਮਨਾਉਣ। ਬਹੁਤ ਯਤਨ ਕੀਤੇ ਜਾਣ ਪਿਛੋਂ ਗੁਰੂ ਜੀ ਮੰਨ ਗਏ ਅਤੇ ਕੁੜਮਾਈ ਸਮੇਂ ਅਨੰਦਪੁਰ ਸਾਹਿਬ ਵਿਚ ਬੜੀ ਖੁਸ਼ੀ ਮਨਾਈ ਗਈ। ਜਦੋਂ ਇਹ ਖਬਰ ਭਿਖੀਆਂ ਦੇ ਪਰਿਵਾਰ ਨੂੰ ਪੁੱਜੀ ਤਾਂ ਉਨ੍ਹਾਂ ਦੀ ਖੁਸ਼ੀ ਦੀ ਕੋਈ ਹੱਦ ਨਾ ਰਹੀ। ਕੁੱਝ ਚਿਰ ਪਿਛੋਂ ਗੁਰੂ ਜੀ ਨੂੰ ਬਰਾਤ ਲੈ ਕੇ ਲਾਹੌਰ ਆਉਣ ਲਈ ਸੱਦਾ ਭੇਜਿਆ ਗਿਆ ਪਰ ਗੁਰੂ ਜੀ ਨੇ ਕਿਹਾ ਕਿ ਉਹ ਆਪਣਾ ਵਿਆਹ ਕਰਾਉਣ ਲਈ ਅਨੰਦਪੁਰ ਸਾਹਿਬ ਦੇ ਨੇੜੇ ਹੀ ਇੱਕ ਲਾਹੌਰ ਵਸਾਉਣਗੇ। ਬਹੁਤ ਸਾਰੇ ਸਿੱਖ ਨਵਾਂ ਸ਼ਹਿਰ ਉਸਾਰਨ ਦੇ ਕੰਮ ਵਿਚ ਸਹਿਯੋਗ ਦੇਣ ਲਈ ਗੁਰੂ ਜੀ ਪਾਸ ਚਲੇ ਆਏ। ਕਈ ਵਪਾਰੀਆਂ ਅਤੇ ਦੁਕਾਨਦਾਰਾਂ ਨੇ ਆਪਣੀਆਂ ਦੁਕਾਨਾਂ ਖੋਲ੍ਹ ਲਈਆਂ ਅਤੇ ਵਿਆਹ ਦੀ ਰਸਮ ਸਮਾਪਤ ਹੋਣ ਤੱਕ ੳਥੇ ਰਹੇ। ਇਹ ਵਿਆਹ 1677 ਵਿਚ ਹੋਇਆ।

ਸੁੰਦਰੀ ਜੀ ਨਾਲ ਦੂਜਾ ਵਿਆਹ 1684 ਵਿਚ ਹੋਇਆ। ਸੁੰਦਰੀ ਜੀ ਰਾਮਸਰਨ ਦੀ ਸਪੁੱਤਰੀ ਸਨ। ਗੁਰੂ ਜੀ ਨਹੀਂ ਮੰਨਦੇ, ਪਰ ਇਸ ਵਾਰ ਫਿਰ ਗੁਰੂ ਜੀ ਦੀ ਮਾਤਾ ਜੀ ਨੇ ਜ਼ਿਦ ਕੀਤੀ।

ਤੀਜਾ ਵਿਆਹ ਸਾਹਿਬ ਦੇਵਾਂ ਜੀ ਨਾਲ 1699 ਵਿੱਚ ਹੋਇਆ, ਜੇਹਲਮ ਜ਼ਿਲ੍ਹੇ ਵਿੱਚ ਰੋਹਤਾਸ ਦਾ ਰਾਮ ਨਾਂ ਦਾ ਇੱਕ ਸਿੱਖ ਬਹਤ ਸਾਰੀਆਂ ਸੰਦਰ ਭੇਟਾਵਾਂ ਲੈ ਕੇ ਗੁਰੂ ਜੀ ਦੇ ਦਰਬਾਰ ਆਇਆ। ਉਸ ਨਾਲ ਕਈ ਹੋਰ ਵੀ ਸ਼ਰਧਾਲੂ ਆਏ ਹੋਏ ਸਨ। ਗੁਰੂ ਜੀ ਤੋਂ ਆਗਿਆ ਲਏ ਬਿਨਾਂ ਉਸ ਨੇ ਪਾਲਕੀ ਵਿੱਚ ਆਪਣੀ ਧੀ ਨੂੰ ਲੈ ਆਂਦਾ ਸੀ ਅਤੇ ਉਸ ਨੇ ਗੁਰੂ ਜੀ ਨੂੰ ਵਿਆਹ ਲਈ ਆਪਣੀ ਧੀ ਦੇਣ ਦੀ ਪ੍ਰਾਰਥਨਾ ਕੀਤੀ। ਗੁਰੂ ਜੀ ਇਸ ਅਜੀਬ ਜਿਹੀ ਭੇਟਾ ਬਾਰੇ ਸੁਣ ਕੇ ਹੈਰਾਨ ਹੋਏ। ਉਹਨਾਂ ਤੁਰੰਤ ਇਹ ਭੇਟਾ ਸਵੀਕਾਰ ਕਰਨ ਤੋਂ ਸਾਫ਼ ਇਨਕਾਰ ਕਰ ਦਿੱਤਾ ਅਤੇ ਕਿਹਾ ਕਿ ਉਹਨਾਂ ਹਣ ਘਰੋਗੀ ਜੀਵਨ ਬਿਲਕਲ ਤਿਆਗ ਦਿੱਤਾ ਹੈ ਅਤੇ ਉਹ ਦੂਜੀਆਂ ਸਮੱਸਿਆਵਾਂ ਹੱਲ ਕਰਨ ਲਈ ਆਪਣਾ ਸਾਰਾ ਧਿਆਨ ਲਾਉਣਾ ਚਾਹੁੰਦੇ ਹਨ। ਰਾਮੂ ਨਿਰਾਸ਼ ਹੋ ਕੇ ਕਹਿਣ ਲੱਗਾ ਕਿ ਉਸ ਨੇ ਬਹੁਤ ਚਿਰ ਪਹਿਲਾਂ ਗੁਰੂ ਜੀ ਨੂੰ ਆਪਣੀ ਧੀ ਭੇਟ ਕਰ ਦਿੱਤੀ ਸੀ ਅਤੇ ਇਸ ਗੱਲ ਦਾ ਉਸ ਦੇ ਇਲਾਕੇ ਦੇ ਸਾਰੇ ਲੋਕਾਂ ਨੂੰ ਪਤਾ ਹੈ। ਜੇਕਰ ਗੁਰੂ ਜੀ ਉਸ ਦੀ ਧੀ ਨਾਲ ਵਿਆਹ ਕਰਾਉਣ ਤੋਂ ਇਨਕਾਰ ਕਰਨਗੇ ਤਾਂ ਹੋਰ ਕੋਈ ਵੀ ਉਸ ਦੀ ਧੀ ਨੂੰ ਨਹੀਂ ਅਪਣਾਏਗਾ ਅਤੇ ਉਹ ਸਾਰੀ ਉਮਰ ਕੁਆਰੀ ਹੀ ਰਹੇਗੀ। ਇਹ ਇੱਕ ਅਜਿਹੀ ਗੱਲ ਹੈ, ਜਿਸ ਨਾਲ ਉਸ ਦੇ ਸਾਰੇ ਪਰਿਵਾਰ ਦਾ ਅਪਮਾਨ ਹੋਏਗਾ ਅਤੇ ਉਸ ਦੀ ਧੀ ਦਾ ਜੀਵਨ ਤਬਾਹ ਹੋ ਜਾਵੇਗਾ। ਗੁਰੂ ਜੀ ਨੇ ਇਹ ਸਾਰੀ ਗੱਲ ਸੁਣ ਕੇ ਕਿਹਾ ਕਿ ਰਾਮੂ ਦੀ ਧੀ ਉਹਨਾਂ ਦੇ ਘਰ ਕੇਵਲ ਉਹਨਾਂ ਦੀ ਸੇਵਾ ਕਰਨ ਲਈ ਰਹਿ ਸਕਦੀ ਹੈ। ਗੁਰੂ ਜੀ ਨੇ ਇਹ ਸਪੱਸ਼ਟ ਕਰਕੇ ਆਪਣੀ ਮੰਨਜੂਰੀ ਦੇ ਦਿੱਤੀ ਕਿ ਲੜਕੀ ਗੁਰੂ ਜੀ ਦੇ ਘਰ ਰਹਿ ਕੇ ਕੇਵਲ ਸੇਵਾ ਕਰੇਗੀ ਅਤੇ ਸਿੱਖਾਂ ਨੂੰ ਆਪਣੇ ਬੱਚੇ ਸਮਝੇਗੀ। ਇਸ ਤਰ੍ਹਾਂ ਉਸ ਨੂੰ ਸਰੀਰਕ ਰੂਪ ਵਿੱਚ ਉਹਨਾਂ ਦੀ ਪਤਨੀ ਬਣ ਕੇ ਨਹੀਂ, ਸਗੋਂ ਸਿੱਖਾਂ ਦੀ ਆਤਮਿਕ ਮਾਂ ਬਣ ਕੇ ਰਹਿਣ ਦੀ ਆਗਿਆ ਦੇ ਦਿੱਤੀ ਗਈ।

ਹੁਣ ਅਸੀਂ ਮਹਾਨ ਗੁਰੂ ਜੀ ਦੇ ਜੀਵਨ ਵਿਚ 'ਦੁਰਗਾ ਪੂਜਾ' ਬਾਰੇ ਮਤਭੇਦਾਂ ਦਾ ਵਰਣਨ ਕਰਦੇ ਹਾਂ। ਕਿਹਾ ਜਾਂਦਾ ਹੈ ਕਿ ਗੁਰੂ ਜੀ ਨੇ ਖਾਲਸੇ ਦੀ ਸਾਜਨਾ ਅਤੇ ਆਪਣਾ ਮਿਸ਼ਨ ਪੂਰਾ ਕਰਨ ਤੋਂ ਪਹਿਲਾਂ ਸੁਧਾਰ ਲਿਆਉਣ ਦਾ ਜਤਨ ਕੀਤਾ ਅਤੇ ਦੁਰਗਾ ਦੇਵੀ ਦੀਆਂ ਅਸੀਸਾਂ ਪ੍ਰਾਪਤ ਕੀਤੀਆਂ।

ਪਰ ਦੂਜੇ ਪਾਸੇ ਸਾਡੇ ਸਾਹਮਣੇ ਗੁਰੂ ਜੀ ਦੀਆਂ ਆਪਣੀਆਂ ਲਿਖਤਾਂ ਹਨ, ਜਿਨ੍ਹਾਂ ਵਿਚ ਮੂਰਤੀ ਪੂਜਾ ਦੀ ਸਪੱਸ਼ਟ ਤੌਰ 'ਤੇ ਨਿਖੇਧੀ ਕੀਤੀ ਗਈ ਹੈ। ਜੇਕਰ ਉਹਨਾਂ ਦੁਰਗਾ ਪੂਜਾ ਕੀਤੀ ਹੁੰਦੀ ਤਾਂ ਇਹ ਗੱਲ ਸਿੱਖ ਧਰਮ ਦੇ ਮੁਢਲੇ ਸਿਧਾਂਤਾਂ ਅਤੇ ਗੁਰੂ ਜੀ ਦੇ ਆਪਣੇ ਆਦਰਸ਼ਾਂ ਵਿਰੁੱਧ ਜਾਂਦੀ ਹੈ।

ਗੁਰੂ ਗੋਬਿੰਦ ਸਿੰਘ ਜੀ ਨੇ ਸਦਾ ਇਕ ਅਕਾਲ ਪੁਰਖ ਦੀ ਪੂਜਾ ਕਰਨ ਦਾ ਪ੍ਰਚਾਰ ਕੀਤਾ ਅਤੇ ਉਨ੍ਹਾਂ ਬੜੇ ਸਖਤ ਸ਼ਬਦਾਂ ਵਿਚ ਕਿਸੇ ਹੋਰ ਦੀ ਪੂਜਾ ਦਾ ਵਿਰੋਧ ਕੀਤਾ। ਗੁਰੂ ਜੀ ਇਕ ਅਕਾਲ ਪੁਰਖ ਵਿਚ ਵਿਸ਼ਵਾਸ ਰੱਖਦੇ ਸਨ। ਉਹ ਇੱਕ ਅਤੇ ਕੇਵਲ ਇਕੋ ਰੱਬ ਦੀ ਹੋਂਦ ਦਾ ਪ੍ਰਚਾਰ ਕਰਦੇ ਰਹੇ ਅਤੇ ਉਨ੍ਹਾਂ ਛੋਟੇ-ਛੋਟੇ ਦੇਵੀ ਦੇਵਤਿਆਂ ਦੀ ਪੂਜਾ ਦਾ ਖੰਡਨ ਅਤੇ ਵਿਰੋਧ ਕੀਤਾ। ਉਹ ਫਰਮਾਉਂਦੇ ਹਨ: ਕਾਹੇ ਕੋ ਕਰੇ ਕੁਰ ਕੋਉ ਇਨ ਕੀ ਤਪਸਾ ਐਹੈ॥ ਕੌਡੀ ਕਾਮ ਨਾ ਤੋਂ ਹਿ ਬਚਾਇ ਸਕੇ ਕੈਸੇ ਆਪਨ ਕਹੁ ਐਹੈ॥ ਘਾਵ ਬਚਾਇ ਕੋਪ ਕੀ ਕਰਾਲ ਕੰਡ ਪਾਵਕ ਆਪ ਟੰਗਿਓ ਤਿਮ ਤੋਹਿ ਤੰਟੈ ਹੈ॥ ਚੇਤ ਅਜੌ ਮੈ ਕਿਰਪਾ ਐਹੈ॥ ਬਿਨ ਕਾਮ ਨਾ (ਬਚਿਤ੍ਰ ਨਾਟਕ)

ਕਾਹੂ ਲੈ ਪਾਹਨ ਪੂਜ ਧਰਯੋ ਸਿਰ ਕਾਹੂ ਲੈ ਲਿੰਗ ਗਰੇ ਲਟਕਾਇਓ॥ ਕਾਹੂੰਲਖਿਓ ਹਰਿ ਅਵਾਚੀ ਦਿਸਾ ਮਹਿ॥ ਕਾਹੂੰ ਪਛਾਹ ਕੋ ਸੀਸੁ ਨਿਵਾਇਓ॥ ਕੋਊ ਬੁਤਾਨ ਕੋ ਪੂਜਤ ਹੈ ਪਸੁ॥ ਕੋਊ ਮ੍ਰਿਤਾਨ ਕੋ ਪੂਜਨ ਧਾਇਓ॥ ਕੂਰ ਕ੍ਰਿਆ ਉਰਝਿਓ ਸਭ ਹੀ ਜਗ॥ ਸ੍ਰੀ ਭਗਵਾਨ ਕੋ ਭੇਦੁ ਨਾ ਪਾਇਓ॥

ਅਜਿਹੀਆਂ ਹੋਰ ਕਈ ਉਦਾਹਰਨਾਂ ਦਿੱਤੀਆਂ ਜਾ ਸਕਦੀਆਂ ਹਨ ਅਤੇ ਗੁਰੂ ਜੀ ਦੀਆਂ ਲਿਖਤਾਂ ਵਿਚੋਂ ਕਈ ਹੋਰ ਅੰਸ਼ ਪੇਸ਼ ਕੀਤੇ ਜਾ ਸਕਦੇ ਹਨ। ਇਨ੍ਹਾਂ ਸਾਰੀਆਂ ਟੂਕਾਂ ਦੇ ਅਧਿਐਨ ਤੋਂ ਪਤਾ ਚਲਦਾ ਹੈ ਕਿ ਗੁਰੂ ਜੀ ਇੱਕ ਅਕਾਲ ਪੁਰਖ ਦੀ ਪੂਜਾ ਕਰਦੇ ਰਹੇ। ਅਕਾਲ ਪੁਰਖ ਦੀ ਪੂਜਾ ਰਾਹੀਂ ਸਰੀਰ, ਮਨ ਅਤੇ ਆਤਮਾ ਨੂੰ ਸ਼ਾਂਤੀ ਮਿਲਦੀ ਹੈ ਅਤੇ ਮਨੁੱਖ ਵਿਚ ਰੱਬ ਦਾ ਪਿਆਰ ਜਾਗ੍ਰਿਤ ਹੁੰਦਾ ਹੈ। ਇੱਕ ਪ੍ਰਭੂ ਦੀ ਪੂਜਾ ਰਾਹੀਂ ਮਨੁੱਖ ਦੀ ਸ਼ਖਸੀਅਤ ਵਿੱਚ ਵਾਧਾ ਹੁੰਦਾ ਹੈ ਅਤੇ ਉਹ ਦਿਖਾਵੇ ਤੇ ਰਸਮਾਂ ਰਿਵਾਜਾਂ ਨੂੰ ਤਿਲਾਂਜਲੀ ਦਿੰਦਾ ਹੈ। ਉਹਦੀ ਲਿਵ ਇੱਕ ਸੱਚੇ ਪਾਤਸ਼ਾਹ ਨਾਲ ਜੜ ਜਾਂਦੀ ਹੈ।

ਪਾਂਇ ਗਹੇ ਜਬ ਤੇ ਤੁਮਰੇ ਤਬ ਤੇ ਕੋਊ ਆਂਖ ਤਰੇ ਨਹੀਂ ਆਨਯੋ॥ ਰਾਮ ਰਹੀਮ ਪੁਰਾਨ ਕੁਰਾਨ ਅਨੇਕ ਕਹੈਂ ਮਤ ਏਕ ਨਾ ਮਾਨਯੋ॥ ਸਿੰਮ੍ਰਿਤ ਸਾਸਤ੍ਰ ਬੇਦ ਸਭੈ ਬਹੁ ਭੇਦ ਕਹੈਂ ਹਮ ਏਕ ਨ ਜਾਨਯੋ॥ ਸ੍ਰੀ ਅਸਿਪਾਨ ਕ੍ਰਿਪਾ ਤੁਮਰੀ ਕਰਿ ਮੈਂ ਨ ਕਹਯੋ ਸਭ ਤੋਹਿ ਬਖਾਨਯੋ॥

ਸਗਲ ਦੁਆਰ ਕਉ ਛਾਡਿ ਕੈ ਗਹਿਓ ਤੁਹਾਰੋ ਦੁਆਰ॥ ਬਾਂਹਿ ਗਹੇ ਕੀ ਲਾਜ ਅਸ ਗੋਬਿੰਦ ਦਾਸ ਤਹਾਰ॥

ਦੋਹਰਾ॥

(ਚੌਪਈ)

ਗੁਰੂ ਜੀ ਨੇ ਸਪੱਸ਼ਟ ਸ਼ਬਦਾਂ ਵਿਚ ਕਿਹਾ ਹੈ ਕਿ ਉਹਨਾਂ ਨੂੰ ਕੇਵਲ ਇਕੋ ਪ੍ਰਭੂ ਵਿਚ ਵਿਸ਼ਵਾਸ ਹੈ। ਉਹ ਕਿਸੇ ਪੁਰਖ ਨੂੰ ਪ੍ਰਮਾਤਮਾ ਦਾ ਰੂਪ ਨਹੀਂ ਸਮਝਦੇ।

ਭਾਈ ਨੰਦ ਲਾਲ, ਜਿਹੜੇ ਗੁਰੂ ਜੀ ਦੇ ਦਰਬਾਰ ਵਿੱਚ ਇੱਕ ਵਿਦਵਾਨ ਵਿਅਕਤੀ ਸਨ, ਬਹੁਤ ਸਾਰਾ ਸਮਾਂ ਗੁਰੂ ਜੀ ਨਾਲ ਰਹੇ। ਉਹਨਾਂ ਸਿੱਖ ਧਰਮ ਅਤੇ ਦਰਸ਼ਨ ਬਾਰੇ ਕਈ ਰਚਨਾਵਾਂ ਰਚੀਆਂ ਹਨ ਪਰ ਉਹਨਾਂ ਕਿਸੇ ਵਿਚ ਵੀ ਗੁਰੂ ਜੀ ਦੀ ਕਥਿਤ ਦੁਰਗਾ ਪੂਜਾ ਦਾ ਵਰਣਨ ਨਹੀਂ ਕੀਤਾ। ਉਹ ਇੱਕ ਸ਼ਰਧਾਲੂ ਕਵੀ ਸੀ ਅਤੇ ਉਸ ਨੇ ਲਿਖਿਆ ਹੈ ਕਿ ਕਿਵੇਂ ਗੁਰੂ ਜੀ ਨੇ ਦੇਵੀ-ਦੇਵਤਿਆਂ ਦਾ ਖੰਡਨ ਕੀਤਾ। 'ਜੋਤ ਬਿਗਾਸ' 'ਚ ਭਾਈ ਨੰਦ ਲਾਲ ਨੇ ਕਿਹਾ ਹੈ ਕਿ ਹਜ਼ਾਰਾਂ ਦੁਰਗਾ ਵਿਸ਼ਨੂੰ ਅਤੇ ਸ਼ਿਵ ਨੇ ਗੁਰੂ ਜੀ ਨੂੰ ਸ਼ਰਧਾਂਜਲੀ ਭੇਟ ਕੀਤੀ ਜਿਹੜੇ ਇਹਨਾਂ ਸਾਰਿਆਂ ਤੋਂ ਉਪਰ ਸਨ। ਜਿਸ ਵਿਅਕਤੀ ਨੇ ਗੁਰੂ ਜੀ ਬਾਰੇ ਇਹ ਕੁੱਝ ਲਿਖਿਆ ਹੈ, ਉਹ ਕਦੇ ਵੀ ਇੰਜ ਨਹੀਂ ਲਿਖ ਸਕਦਾ ਸੀ, ਜੇਕਰ ਗੁਰੂ ਜੀ ਦੁਰਗਾ ਪੂਜਾ ਵਿੱਚ ਵਿਸ਼ਵਾਸ ਰੱਖਦੇ ਹੰਦੇ। ਗੁਰੂ ਜੀ ਦੇ ਦਰਬਾਰ ਵਿੱਚ ਇੱਕ ਹੋਰ ਕਵੀ ਸੈਨਾਪਤੀ ਸੀ। ਉਸ ਨੇ ਵੀ ਗੁਰੂ ਜੀ ਦੇ ਜੀਵਨ ਦੀਆਂ ਘਟਨਾਵਾਂ ਨੂੰ ਵਿਸਥਾਰ ਨਾਲ ਬਿਆਨ ਕੀਤਾ ਹੈ ਪਰ ਉਸ ਨੇ ਕਿਤੇ ਵੀ ਗੁਰੂ ਜੀ ਦੀ ਦੁਰਗਾ ਪੂਜਾ ਦਾ ਵਰਣਨ ਨਹੀਂ ਕੀਤਾ।

ਸਾਡੇ ਸਾਹਮਣੇ ਉਸ ਸਮੇਂ ਦੇ ਇੱਕ ਸਮਾਚਾਰ ਲੇਖਕ ਦਾ ਬਿਆਨ ਵੀ ਹੈ ਜਿਸ ਨੇ ਖਾਲਸਾ ਦੀ ਸਾਜਨਾ ਬਾਰੇ ਵੇਰਵੇ ਸਹਿਤ ਰਿਪੋਰਟ ਭੇਜੀ ਸੀ। ਖਾਲਸੇ ਦੀ ਸਾਜਨਾ ਸਮੇਂ ਇਕੱਤਰ ਹੋਏ ਸਿੱਖਾਂ ਸਾਹਮਣੇ ਗੁਰੂ ਜੀ ਨੇ ਜਿਹੜਾ ਭਾਸ਼ਣ ਦਿੱਤਾ, ਉਸ ਦਾ ਵਿਸ਼ੇਸ਼ ਤੌਰ 'ਤੇ ਵਰਣਨ ਕੀਤਾ ਗਿਆ ਹੈ। ਕਿਸੇ ਵੀ ਥਾਂ 'ਤੇ ਗੁਰੂ ਜੀ ਵਲੋਂ ਦੁਰਗਾ ਦੀਆਂ ਬਖਸ਼ਿਸ਼ਾਂ ਪ੍ਰਾਪਤ ਕਰਨ ਦਾ ਵਰਣਨ ਨਹੀਂ ਕੀਤਾ ਗਿਆ। ਜੇਕਰ ਗੁਰੂ ਜੀ ਨੂੰ ਦੁਰਗਾ ਦਾ ਵਰ ਮਿਲਿਆ ਹੁੰਦਾ ਤਾਂ ਉਹ ਜ਼ਰੂਰ ਸਿੱਖਾਂ ਸਾਹਮਣੇ ਇਸ ਦਾ ਵਰਣਨ ਕਰਦੇ।

ਜਿਨ੍ਹਾਂ ਗੁਰੂ ਸਾਹਿਬਾਨ ਨੇ ਦੇਵੀ ਦੀ ਪੂਜਾ ਦਾ ਜ਼ੋਰਦਾਰ ਸ਼ਬਦਾਂ ਵਿੱਚ ਖੰਡਨ ਕੀਤਾ, ਉਹ ਕਿਸ ਤਰ੍ਹਾਂ ਆਪ ਉਸ ਦੀ ਪੂਜਾ ਕਰ ਸਕਦੇ ਸਨ?

ਗੁਰੂ ਜੀ ਦੀ ਆਪਣੀ ਰਚਨਾ 'ਬਚਿਤਰ ਨਾਟਕ' ਵਿਚ ਕਿਤੇ ਵੀ ਹਵਨ ਰਸਮ ਬਾਰੇ ਕੋਈ ਵਰਣਨ ਨਹੀਂ। ਜੇਕਰ ਗੁਰੂ ਜੀ ਨੂੰ ਦੁਰਗਾ ਦੀ ਬਹਾਦਰੀ ਅਤੇ ਦਲੇਰੀ ਵਿੱਚ ਏਨਾ ਵਿਸ਼ਵਾਸ ਹੁੰਦਾ ਤਾਂ ਉਹ ਜ਼ਰੂਰ ਆਪਣੇ ਜੀਵਨ ਬਿਰਤਾਂਤ ਵਿੱਚ ਵਰਣਨ ਕਰਦੇ। ਸਾਰੀ ਰਚਨਾ ਵਿੱਚ ਗੁਰੂ ਜੀ ਨੇ ਸਿੱਖਾਂ ਦੀ ਬਹਾਦਰੀ ਅਤੇ ਦਲੇਰੀ ਦੀ ਪ੍ਰਸੰਸਾ ਕੀਤੀ ਜਿਹੜੇ ਬਹੁਤ ਸਾਰੀਆਂ ਲੜਾਈਆਂ ਵਿੱਚ ਲੜੇ ਪਰ ਉਹਨਾ ਦੁਰਗਾ ਦੀ ਉਸਤਤੀ ਵਿੱਚ ਇੱਕ ਵੀ ਸ਼ਬਦ ਨਹੀਂ ਕਿਹਾ। ਇਸ ਤੋਂ ਸਪੱਸ਼ਟ ਹੋ ਜਾਂਦਾ ਹੈ ਕਿ ਦੇਵੀ ਉਹਨਾਂ ਲਈ ਕੋਈ ਅਰਥ ਨਹੀਂ ਰੱਖਦੀ ਸੀ। ਉਹ ਹਰ ਕਦਮ ਉਤੇ ਵਾਹਿਗੁਰੂ ਰਚਨਹਾਰੇ ਕੋਲੋਂ ਸਹਾਇਤਾ ਮੰਗਦੇ ਰਹੇ ਅਤੇ ਉਸੇ ਦਾ ਧੰਨਵਾਦ ਕਰਦੇ ਰਹੇ।

ਆਪਣੇ 'ਜ਼ਫਰਨਾਮਾ' ਵਿੱਚ, ਜੋ ਕਿ ਔਰੰਗਜ਼ੇਬ ਨੂੰ ਸਖਤ ਸ਼ਬਦਾਂ ਵਿੱਚ ਲਿਖੀ ਗਈ ਇੱਕ ਚਿੱਠੀ ਹੈ, ਗੁਰੂ ਜੀ ਨੇ ਸਾਫ ਕਿਹਾ ਹੈ ਕਿ ਪਹਾੜੀ ਰਾਜੇ ਮੂਰਤੀ ਪੂਜਕ ਸਨ ਅਤੇ ਉਹ ਮੂਰਤੀਆਂ ਤੋੜਨ ਵਾਲੇ। ਜੇਕਰ ਗੁਰੂ ਜੀ ਨੇ ਦੁਰਗਾ ਪੂਜਾ ਕੀਤੀ ਹੁੰਦੀ ਤਾਂ ਉਹ ਕਦੇ ਵੀ ਇਹ ਸ਼ਬਦ ਨਾ ਲਿਖਦੇ। ਇਸ ਲਈ ਸਪੱਸ਼ਟ ਹੈ ਕਿ ਗੁਰੂ ਜੀ ਵੱਲੋਂ ਕਥਿਤ ਦੁਰਗਾ ਪੂਜਾ ਅਤੇ ਇਸ ਉਪਰ ਅਧਾਰਿਤ ਹੋਰ ਕਹਾਣੀਆਂ ਸਾਰੀਆਂ ਦੀਆਂ ਸਾਰੀਆਂ ਮਨਘੜਤ ਹਨ।

ਹੁਣ ਅਸੀਂ ਵੇਖਦੇ ਹਾਂ ਕਿ ਗੁਰੂ ਜੀ ਨੇ ਕਿਵੇਂ 'ਮਸੰਦਾਂ' ਦੀ ਸਮੱਸਿਆ ਨੂੰ ਹੱਲ ਕੀਤਾ, ਜਿਹੜੇ ਉਸ ਸਮੇਂ ਸਿੱਖਾਂ ਦਾ ਖੂਨ ਚੂਸਣ ਲੱਗ ਪਏ ਸਨ ਅਤੇ ਗੁਰੂ ਜੀ ਦੀਆਂ ਯੋਜਨਾਵਾਂ ਨੂੰ ਅਮਲੀ ਰੂਪ ਦੇਣ ਦੇ ਰਾਹ ਵਿਚ ਰੋੜਾ ਸਨ। ਇਸ ਲਈ ਗੁਰੂ ਜੀ ਸਾਹਮਣੇ ਮਸੰਦਾਂ ਦੀ ਸੰਸਥਾ ਨੂੰ ਤੁਰੰਤ ਖਤਮ ਕਰਨ ਦਾ ਸਵਾਲ ਸੀ। ਇਹ ਮਸੰਦ ਉਸ ਸੰਸਥਾ ਦੇ ਧਰਾ ਸਨ ਜਿਹੜੀ ਕਿ ਗਰ ਅਰਜਨ ਦੇਵ ਜੀ ਨੇ ਸਥਾਪਤ ਕੀਤੀ ਸੀ। ਗੁਰੂ ਜੀ ਨੇ ਇਹ ਸੰਸਥਾ ਇਸ ਲਈ ਸਥਾਪਤ ਕੀਤੀ ਸੀ ਕਿਉਂਕਿ ਉਹ ਸਮਝਦੇ ਸਨ ਕਿ ਮਸੰਦ ਸਿੱਖ ਧਰਮ ਦਾ ਦੂਰ-ਦੂਰ ਤੱਕ ਪਚਾਰ ਕਰਨ ਵਿੱਚ ਸਹਾਇਤਾ ਦੇਣਗੇ। ਇਹ ਸੰਸਥਾ ਗੁਰੂ ਅਰਜਨ ਦੇਵ ਜੀ ਦੇ ਸਮੇਂ ਬੜੀ ਤੇਜ਼ੀ ਨਾਲ ਵਧੀ ਫਲੀ। ਮਫਤ ਰਾਸ਼ਨ ਅਤੇ ਹੋਰ ਕਈ ਸੱਖ ਮਿਲ ਜਾਣ ਕਾਰਨ ਸਮਾਂ ਬੀਤਣ ਤੋਂ ਉਹ ਭ੍ਰਿਸ਼ਟਾਚਾਰੀ ਬਣ ਗਏ ਅਤੇ ਜਿਸ ਮਨੋਰਥ ਨੂੰ ਮੁੱਖ ਰੱਖ ਕੇ ਉਹਨਾਂ ਦੀ ਸੰਸਥਾ ਕਾਇਮ ਕੀਤੀ ਗਈ ਸੀ, ਉਸ ਵੱਲ ਉਹਨਾਂ ਧਿਆਨ ਦੇਣਾ ਛੱਡ ਦਿੱਤਾ। ਇਹ ਮਸੰਦ ਉਨ੍ਹਾਂ ਦੀ ਈਮਾਨਦਾਰੀ, ਪਵਿੱਤਰਤਾ ਅਤੇ ਏਕਤਾ ਨੂੰ ਵੇਖ ਕੇ ਚਣੇ ਗਏ ਸਨ। ਹੌਲੀ-ਹੌਲੀ ਮਸੰਦਾਂ ਦੀ ਸੰਸਥਾ ਉਹਨਾਂ ਲੋਕਾਂ ਦੇ ਹੱਥਾਂ ਵਿਚ ਚਲੀ ਗਈ, ਜਿਹੜੇ ਲੋਭੀ ਸਨ। ਗੁਰੂ ਹਰਿਗੋਬਿੰਦ ਸਾਹਿਬ ਜੀ ਦੇ ਸਮੇਂ ਵੀ ਮਸੰਦਾਂ ਨੇ ਕਈ ਸਮੱਸਿਆਵਾਂ ਪੈਦਾ ਕਰ ਦਿੱਤੀਆਂ ਸਨ। ਪਰ ਗੁਰੂ ਜੀ ਨੇ ਆਪਣੀ ਸ਼ਕਤੀ ਅਤੇ ਦੂਰ ਦਰਿਸ਼ਟੀ ਰਾਹੀਂ ਉਨ੍ਹਾਂ ਦੀਆਂ ਸਰਗਰਮੀਆਂ ਉਤੇ ਠੱਲ੍ਹ ਪਾਈ ਰੱਖੀ ਅਤੇ ਮਸੰਦ ਆਪਣੀ ਮਨਮਾਨੀ ਨਾ ਕਰ ਸਕੇ। ਗੁਰੂ ਹਰਿਗੋਬਿੰਦ ਸਾਹਿਬ ਜੀ ਦੇ ਜੋਤੀ ਜੋਤ ਸਮਾਉਣ ਪਿੱਛੋਂ ਗਰਗੱਦੀ ਦੇ ਕਈ ਦਾਅਵੇਦਾਰਾਂ ਨੇ ਗੁਰਗੱਦੀ ਉਤੇ ਬੈਠਣ ਲਈ ਝਗੜੇ ਸ਼ਰ ਕਰ ਦਿੱਤੇ। ਵਿਰੋਧੀ ਦਾਅਵੇਦਾਰਾਂ ਨੇ ਮਸੰਦਾਂ ਨੂੰ ਲੋਕਾਂ ਦੇ ਪੈਸੇ ਵਿਚ ਹੇਰਾਫੇਰੀ ਕਰਨ ਦਾ ਬਹਾਨਾ ਦੇ ਦਿੱਤਾ। "ਇਸ ਤੋਂ ਬਿਨਾ ਮਸੰਦਾਂ ਨੇ ਵੀ ਪਹਿਲਾ ਨਾਲੋਂ ਵੱਧ ਸ਼ਕਤੀ ਗ੍ਰਹਿਣ ਕਰ ਲਈ ਹੋਈ ਸੀ। ਉਹ ਨਾ ਕੇਵਲ ਰੁਪਿਆ ਪੈਸਾ ਇਕੱਠਾ ਕਰਨ ਵਾਲੇ ਹੀ ਸਨ, ਸਗੋਂ ਉਹਨਾਂ ਦਾ ਕੰਮ ਧਰਮ ਦਾ ਪ੍ਰਚਾਰ ਕਰਨਾ ਵੀ ਸੀ, ਇਸ ਤਰ੍ਹਾਂ ਉਨ੍ਹਾਂ ਨੂੰ ਆਪਣੇ ਆਪ ਨੂੰ ਵੱਡੀ ਹਸਤੀ ਦੱਸਣ ਦਾ ਮੌਕਾ ਮਿਲ ਗਿਆ ਅਤੇ ਉਨ੍ਹਾਂ ਹੌਲੀ-ਹੌਲੀ ਸਿੱਖ ਧਰਮ ਵਿੱਚ ਸੰਗਠਤ ਪ੍ਰੋਹਤਾਈ ਪ੍ਰਾਪਤ ਕਰ ਲਈ।"

(ਇੰਦੂਭੂਸ਼ਨ ਬੈਨਰਜੀ-ਐਵੋਲੂਸ਼ਨ ਆਫ ਦੀ ਖਾਲਸਾ)।

ਇਸ ਤਰ੍ਹਾਂ ਸਮਾਂ ਬੀਤਣ ਉਤੇ ਇਹ ਮਸੰਦ ਇੱਕ ਪ੍ਰਕਾਰ ਦਾ ਭਰਿਸ਼ਟਾਚਾਰ ਫੈਲਾਉਣ ਲੱਗ ਪਏ। ਗੁਰੂ ਗੋਬਿੰਦ ਸਿੰਘ ਜੀ ਨੂੰ ਇਨ੍ਹਾਂ ਮਸੰਦਾਂ ਦੀ ਨਿਰਾਰਥਕਤਾ ਦਾ ਪਤਾ ਲੱਗ ਗਿਆ ਅਤੇ ਉਨ੍ਹਾਂ ਸਿੱਖਾਂ ਨੂੰ ਉਨ੍ਹਾਂ ਦੇ ਅਤਿਆਚਾਰ ਤੋਂ ਆਜ਼ਾਦ ਕਰਵਾਉਣ ਲਈ ਸਿਰ ਤੋੜ ਜਤਨ ਕੀਤੇ। ਗੁਰੂ ਜੀ ਨੂੰ ਇਸ ਬੁਰਾਈ ਨੂੰ ਜੜ੍ਹੋਂ ਉਖਾੜਨ ਤੋਂ ਛੁੱਟ ਹੋਰ ਕੋਈ ਰਾਹ ਨਜ਼ਰ ਨਾ ਆਇਆ। ਇਸ ਸਬੰਧ ਵਿਚ ਗੁਰੂ ਜੀ ਦੇ ਆਪਣੇ ਵਿਚਾਰ ਸਾਡੇ ਸਾਹਮਣੇ ਹਨ, ਜਿਹੜੇ ਉਹਨਾਂ ਬੜੇ ਸਪੱਸ਼ਟ ਰੂਪ ਵਿੱਚ ਆਪਣੇ 33 ਸਵੱਈਆਂ (29–30) ਵਿੱਚ ਅੰਕਿਤ ਕੀਤੇ ਹਨ:

ਜੋ ਕਿਰ ਸੇਵਾ ਮਸੰਦਨ ਕੀ ਕਹੈ
ਆਨਿ ਪ੍ਰਸ਼ਾਦਿ ਸਭੈ ਮੋਹਿ ਦੀਜੇ॥
ਜੋ ਕਛੁ ਮਾਲ ਤਵਾਲਯ ਸੋ ਅਬ ਹੀ
ਉਠਿ ਭੇਟ ਹਮਾਰੀ ਹੀ ਕੀਜੈ॥
ਮੇਰੋਈ ਧਯਾਨ ਧਰੋ ਨਿਸ ਬਾਸੁਰ
ਭੂਲ ਕੈ ਅਉਰ ਕੋ ਨਾਮੁ ਨ ਲੀਜੈ॥
ਦੀਨੇ ਕੋ ਨਾਮੁ ਸੁਨੇ ਭੀਜ ਰਾਤਹਿ
ਲੀਨੇ ਬਿਨਾ ਨਹਿ ਨੈਕ ਪ੍ਰਸੀਜੈ।
ਆਂਖਨ ਭੀਤਰਿ ਤੇਲ ਕੋ ਡਾਰ
ਸੁ ਲੋਗਨ ਨੀਰੁ ਬਹਾਇ ਦਿਖਾਵੈ॥
ਜੋ ਧਨਵਾਨ ਲਖੈ ਨਿਜ ਸੇਵਕ
ਤਾਹੀ ਪਰੋਸਿ ਪ੍ਰਸ਼ਾਦਿ ਜਿਮਾਵੈ।
ਜੋ ਧਨ ਹੀਨ ਲਖੈ ਹਿਤ ਦੇਤ ਨ

### ਮਾਗਨ ਜਾਤ ਮੁਖੋਨ ਦਿਖਾਵੇ। ਲੂਟਤ ਹੈ ਪਸੁ ਲੋਗਨ ਕੋ ਕਬਹੁੰਨ ਪ੍ਰਮੇਸ਼ਰ ਕੇ ਗੁਣ ਗਾਵੈ।

(ਸ੍ਰੀ ਦਸਮ ਗ੍ਰੰਥ)

ਗੁਰੂ ਜੀ ਨੂੰ ਮਸੰਦਾਂ ਵਿਰੁੱਧ ਕਈ ਸ਼ਿਕਾਇਤਾਂ ਮਿਲੀਆਂ। ਭਾਵੇਂ ਉਹ ਚੰਗੀ ਤਰ੍ਹਾਂ ਜਾਣਦੇ ਸਨ ਕਿ ਇਹਨਾਂ ਮਸੰਦਾਂ ਨੂੰ ਮੁਕਾਣ ਦਾ ਭਾਵ ਸਾਰੀ ਸਿੱਖ ਜਥੇਬੰਦੀ ਨੂੰ ਨਿਰੰਤਰ ਚਾਲ ਤੋਂ ਲਾਂਭੇ ਲਿਆਉਣਾ ਸੀ, ਫਿਰ ਵੀ ਉਹਨਾਂ ਮਸੰਦਾਂ ਵਿਰੁੱਧ ਸਖਤ ਕਦਮ ਚੁੱਕਿਆ। ਉਹਨਾਂ ਅੱਧ-ਪਚੱਧਾ ਰਾਹ ਨਾ ਅਪਣਾਇਆ। ਉਹਨਾਂ ਮਸੰਦ ਸੰਸਥਾ ਨੂੰ ਹੀ ਮਕਾਉਣ ਦਾ ਫੈਸਲਾ ਕਰ ਲਿਆ।

ਗਰ ਜੀ ਨੂੰ ਇੱਕ ਹੋਰ ਸਮੁੱਸਿਆ ਦਾ ਮਕਾਬਲਾ ਕਰਨਾ ਪਿਆ। ਜਦੋਂ ਗਰ ਤੇਗ ਬਹਾਦਰ ਸਾਹਿਬ ਗਰਗੱਦੀ ਉਤੇ ਬਿਰਾਜਮਾਨ ਹੋਏ ਸਨ। ਉਦੋਂ ਬਹੁਤ ਸਾਰੇ ਸੋਢੀ. ਜਿਹੜੇ ਗਰਗੱਦੀ ਉਤੇ ਬੈਠਣ ਦੇ ਦਾਅਵੇਦਾਰ ਬਣੇ ਹੋਏ ਸਨ। ਸਿੱਖਾਂ ਦੀਆਂ ਭੇਟਾਂ ਪ੍ਰਵਾਨ ਕਰਨ ਦੇ ਹੱਕਦਾਰ ਬਣ ਬੈਠੇ ਅਤੇ ਉਹਨਾਂ ਆਪਣੇ ਮੁਸੰਦ ਨਿਯਕਤ ਕਰ ਦਿੱਤੇ। ਇਸ ਤਰ੍ਹਾਂ ਸਿੱਖ ਧਰਮ ਉਪਰ ਇੱਕ ਵੱਡੀ ਫਟ-ਪਾਊ ਤਾਕਤ ਤਿਆਰ ਹੋ ਗਈ। ਗਰਗੱਦੀ ਉਤੇ ਬੈਠਣ ਵਾਲੇ ਚਾਹਵਾਨਾਂ ਦੇ ਲੋਭ ਨੇ ਕਈ ਭਿਆਨਕ ਸਿੱਟੇ ਲਿਆਂਦੇ। ਗਰ ਜੀ ਨੇ ਮਸੰਦਾਂ ਦੀ ਨਿਖੇਧੀ ਕਰਨ ਦੇ ਨਾਲ-ਨਾਲ ਧੀਰ ਮੱਲਾਂ ਅਤੇ ਰਾਮ ਰਾਈਆਂ ਦੀ ਵੀ ਨਿਖੇਧੀ ਕੀਤੀ ਅਤੇ ਸਿੱਖਾਂ ਨੂੰ ਆਦੇਸ਼ ਦਿੱਤਾ ਕਿ ਉਹ ਪ੍ਰਿਥਵੀ ਚੰਦ, ਧੀਰ ਮੱਲ ਅਤੇ ਰਾਮ ਰਾਏ ਦੀ ਸੰਤਾਨ ਨਾਲ ਕੋਈ ਸਬੰਧ ਨਾ ਜੋੜਨ। ਇਸ ਤਰ੍ਹਾਂ ਬਰਾਈਆਂ ਨੂੰ ਜੜ੍ਹੋਂ ਉਖਾੜਨ ਲਈ ਗੁਰੂ ਜੀ ਨੇ ਜਿਹੜੇ ਕਦਮ ਚੁੱਕੇ, ਇਹ ਉਨ੍ਹਾਂ ਵਿਚ ਸਭ ਤੋਂ ਮਹੱਤਵਪੂਰਨ ਸੀ, ਕਿਉਂਕਿ ਗੁਰੂ ਹਰਿਗੋਬਿੰਦ ਸਿੰਘ ਜੀ ਦੇ ਜੋਤੀ ਜੋਤ ਸਮਾਉਣ ਪਿੱਛੋਂ ਇਨ੍ਹਾਂ ਬਰਾਈਆਂ ਨੇ ਸਿੱਖ ਧਰਮ ਵਿੱਚ ਘਰ ਕਰ ਲਿਆ ਸੀ।

 $\bigcirc$ 

## ਗੁਰਮਤਿ ਸੰਗੀਤ ਪਰੰਪਰਾ ਦਾ ਪ੍ਰਸਿੱਧ ਮੌਸਮੀ ਰਾਗ– 'ਰਾਗੁ ਬਸੰਤੁ'

–ਸਤਿਮਾਨ ਸਿੰਘ ਫਿਲੌਰ

ਜਦੋਂ ਮੌਸਮੀ ਰਾਗਾਂ ਦੀ ਵਿਚਾਰ ਵਿਦਵਾਨਾਂ 'ਚ ਚਲਦੀ ਹੈ ਤਾਂ ਬਸੰਤ ਰੱਤ ਦੌਰਾਨ ਉਚੇਚੇ ਤੌਰ 'ਤੇ ਹਰ ਸਾਲ ਗਾਇਨ-ਵਾਦਨ ਕੀਤੇ ਜਾਂਦੇ 'ਰਾਗੂ ਬਸੰਤੁ' ਦਾ ਜ਼ਿਕਰ ਬਾਕਾਇਦਾ ਇਕ 'ਸ਼੍ਰੋਮਣੀ ਰਾਗ' ਵਜੋਂ ਹੋਣਾ ਸੁਭਾਵਿਕ ਹੀ ਲਾਜ਼ਮੀ ਬਣਦਾ ਹੈ। ਮੁੱਖ ਤੌਰ ਤੇ ਇਸਦੇ ਚਾਰ ਕਾਰਨ ਬਣਦੇ ਹਨ। ਪਹਿਲਾ ਬਸੰਤ ਰੁੱਤ ਤੇ ਬਸੰਤ ਰਾਗ ਦੇ ਨਾਂਅ ਦੀ ਸਮਾਨਤਾ ਹੋਣ ਕਾਰਨ, ਦੂਜਾ ਪ੍ਰਕਿਰਤਕ ਤੌਰ ਤੇ ਆਪਸ 'ਚ ਰਾਗ ਤੇ ਰੁੱਤ ਦੇ ਸੁਭਾਅ ਦੀ ਸੱਭਿਆਚਾਰਕ ਤੇ ਵਿਰਾਸਤੀ ਸਾਂਝ ਹੋਣ ਕਰਕੇ, ਤੀਜਾ ਧੰਨ-ਧੰਨ ਸਾਹਿਬ ਸ੍ਰੀ ਗੁਰੂ ਗ੍ਰੰਥ ਸਾਹਿਬ ਜੀ ਦੇ 'ਤਤਕਰਾ ਦੀ ਰਾਗ ਤਰਤੀਬ ਅਨੁਸਾਰ 31 ਸ਼ੁੱਧ ਰਾਗਾਂ 'ਚੋਂ 25ਵਾਂ ਸਥਾਨ ਬਖਸ਼ਿਸ਼ ਹੋਣ ਕਰਕੇ ਅਤੇ ਚੌਥਾ ਗੁਰਮਤਿ ਸੰਗੀਤ ਦੀ ਮਹਾਨ ਮਰਿਆਦਾ ਵਿਚ ਨਿਰਧਾਰਤ ਰਾਗ ਬਸੰਤ 'ਚ ਸ਼ਬਦ ਗਾਇਨ ਉਪਰੰਤ ਪੰਜਵੇਂ ਨਾਨਕ, ਸਾਹਿਬ ਸ੍ਰੀ ਗੁਰੂ ਅਰਜਨ ਦੇਵ ਜੀ ਦੁਆਰਾ ਰਚਿਤ 'ਬਸੰਤ ਕੀ ਵਾਰ' ਦੇ ਪੳੜੀ ਤਾਲ 'ਚ ਗਾਇਨ ਕਰਨ ਕਰਕੇ।

ਗੁਰੂ-ਘਰ ਦੇ ਇਸ ਸਤਿਕਾਰਤ ਰਾਗ ਨੂੰ ਜੇਕਰ ਸੰਗੀਤ ਦੇ ਕਿਰਿਆਤਮਿਕ ਤੇ ਸੁਰਾਤਮਕ ਪੱਖ ਤੋਂ ਗਾਇਨ-ਵਾਦਨ ਕੀਤਾ ਜਾਵੇ ਤਾਂ ਚਾਰ ਵੱਖ-ਵੱਖ ਸਰੂਪ ਹੋਂਦ 'ਚ ਮੰਨੇ ਜਾਂਦੇ ਹਨ, ਜਿਨ੍ਹਾਂ 'ਚ (1) ਬਿਲਾਵਲ ਅੰਗ ਦਾ ਬਸੰਤ (ਸ਼ੁੱਧ ਸੁਰਾਂ ਵਾਲਾ), (2) ਪੂਰਵੀ ਅੰਗ ਦਾ ਬਸੰਤ (ਜੋ ਜ਼ਿਆਦਾਤਰ ਹਿੰਦੁਸਤਾਨੀ ਸ਼ਾਸਤਰੀ ਸੰਗੀਤ 'ਚ ਪ੍ਰਚਲਿਤ ਹੈ), (3) ਮਾਰਵਾ ਅੰਗ ਦਾ ਬਸੰਤ (ਜਿਸ ਦੇ ਆਰੋਹ 'ਚ ਰਿਸ਼ਭ ਤੇ ਪੰਚਮ ਸੁਰ ਵਰਜਿਤ ਪਰ ਅਵਰੋਹ ਦੇ ਸੂਰਾਂ 'ਚ ਪੰਚਮ ਦਾ ਪ੍ਰਯੋਗ ਹੁੰਦਾ ਹੈ), (4) ਕਲਿਆਨ ਅੰਗ ਦਾ ਬਸੰਤ (ਜੋ ਉਤਰਾਂਗ ਪ੍ਰਧਾਨ ਰਾਗ ਹੈ ਤੇ ਇਸ ਨੂੰ ਪੁਰਾਤਨ ਬਸੰਤ ਵੀ ਕਹਿੰਦੇ ਹਨ) ਸਰੂਪ ਪ੍ਰਚਾਰ 'ਚ ਹਨ।

ਇਤਿਹਾਸ ਇਸ ਗੱਲ ਦੀ ਬਿਲਕੁਲ ਮੁਕੰਮਲ ਗਵਾਹੀ ਪ੍ਰਦਾਨ ਕਰਦਾ ਹੈ ਕਿ ਪੁਰਾਤਨ ਸੰਗੀਤਕ ਦਿੱਖ ਤੇ ਆਪਣੀਆਂ ਵਿਲੱਖਣ ਸੁਰਾਵਲੀਆਂ ਦੇ ਧਾਰਨੀ ਇਸ ਪ੍ਰਸਿੱਧ ਤੇ ਪ੍ਰਚੱਲਿਤ ਰਾਗ ਨੂੰ ਜਿਥੇ ਰਾਗ-ਰਾਗਣੀ ਵਰਗੀਕਰਨ ਪਰੰਪਰਾ ਦੇ ਅੰਤਰਗਤ ਪੁਰਸ਼ ਰਾਗ ਹੋਣ ਦੀ ਮਾਨਤਾ ਤੋਂ ਇਲਾਵਾ ਕੁਝ ਸੰਗੀਤ ਵਿਦਵਾਨ ਇਸ ਰਾਗ ਨੂੰ ਰਾਗਣ ਵਜੋਂ ਸਵੀਕਾਰ ਕਰਦੇ ਰਹੇ ਹਨ, ਉਥੇ ਸਿੱਖੀ ਦੇ ਮਹਾਨ ਕੇਂਦਰ ਸੰਸਾਰ ਪ੍ਰਸਿੱਧ ਸੱਚਖੰਡ ਸ੍ਰੀ ਹਰਿਮੰਦਰ ਸਾਹਿਬ (ਸ੍ਰੀ ਅੰਮ੍ਰਿਤਸਰ) ਵਿਖੇ ਪੁਰਾਤਨ ਸਮੇਂ ਤੋਂ ਹੀ ਗੁਰੂ ਦਰਬਾਰ ਦੇ ਸਤਿਕਾਰਯੋਗ ਰਬਾਬੀਏ ਤੇ ਰਾਗੀ ਵੱਖ-ਵੱਖ ਤਾਲਾਂ 'ਚ ਤਾਲਬੱਧ ਕਰਕੇ ਰਾਗੁ ਬਸੰਤੁ 'ਚ ਹਰ ਸਾਲ ਸ਼ਬਦ ਕੀਰਤਨ ਕਰਕੇ ਹਾਜ਼ਰੀ ਲਗਵਾਉਂਦੇ ਆ ਰਹੇ ਹਨ, ਤੇ ਸਦਾ ਕਰਦੇ ਰਹਿਣਗੇ।

ਪਾਠਕਾਂ ਦੀ ਜਾਣਕਾਰੀ ਲਈ ਇਥੇ ਉਚੇਚਾ ਦੱਸਣਯੋਗ ਹੈ ਕਿ ਸਾਹਿਬ ਸ੍ਰੀ ਗੁਰੂ ਗ੍ਰੰਥ ਸਾਹਿਬ ਮਹਾਰਾਜ ਵਿਚ ਜਿਥੇ ਬਸੰਤ ਰਾਗ 'ਚ ਪਵਿੱਤਰ ਗੁਰਬਾਣੀ ਦਰਜ ਹੈ, ਉਥੇ ਇਕ ਹੋਰ ਮਿਸ਼ਰਤ ਸ਼੍ਰੇਣੀ ਦੇ ਰਾਗ 'ਬਸੰਤੁ ਹਿੰਡੋਲੁ' ਵਿਚ ਗੁਰਬਾਣੀ ਦਰਜ ਹੋਣ ਸਦਕਾ ਗੁਰਮਤਿ ਸੰਗੀਤ ਦੀ ਮਹਾਨ ਵਿਰਾਸਤ 'ਚ ਜਿਥੇ ਇਕ-ਇਕ ਸ਼ਬਦ ਦੀਆਂ ਅਨੇਕਾਂ ਬੰਦਿਸ਼ਾਂ ਪੁਰਾਤਨ ਤੇ ਨਵੀਆਂ ਪ੍ਰਚਲਨ 'ਚ ਸੁਣੀਆਂ ਜਾਂਦੀਆਂ ਹਨ, ਉਥੇ ਇਨ੍ਹਾਂ ਸੁੰਦਰ ਬੰਦਿਸ਼ਾਂ ਨੂੰ ਬਾਕਾਇਦਾ ਸੁਰਲਿਪੀਬੱਧ ਕਰਕੇ ਵੱਖ-ਵੱਖ ਸੰਗੀਤ ਵਿਦਵਾਨਾਂ ਵੱਲੋਂ ਸ਼ਲਾਘਾਯੋਗ ਉਪਰਾਲੇ ਕਰਕੇ, ਬੰਦਸ਼ਾਂ ਦਾ ਸੰਗ੍ਰਹਿ ਪ੍ਰਕਾਸ਼ਿਤ ਕਰਕੇ ਵੀ ਗੁਰਬਾਣੀ ਸੰਗੀਤ ਦਾ ਪੂਚਾਰ ਸਮੁੱਚੀ ਮਾਨਵਤਾ ਲਈ ਕੀਤਾ ਜਾ ਰਿਹਾ ਹੈ।

ਸਾਹਿਬ ਸੀ ਗਰ ਗੁੰਥ ਸਾਹਿਬ ਜੀ ਦੇ ਅੰਗ 1168 ਤੋਂ ਆਰੰਭ ਹੋ ਕੇ ਅੰਗ 1196 ਤੱਕ ਦਰਜ ਰਾਗ ਬਸੰਤ ਵਿਚ ਦਰਜ ਗੁਰਬਾਣੀ ਅਨੁਸਾਰ ਸ੍ਰੀ ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਦੇਵ ਜੀ ਦੇ 13, ਸ੍ਰੀ ਗੁਰੂ ਅਮਰਦਾਸ ਜੀ ਦੇ 19, ਸ੍ਰੀ ਗੁਰੂ ਰਾਮਦਾਸ ਜੀ ਦੇ 2 ਤੇ ਸ੍ਰੀ ਗੁਰੂ ਅਰਜਨ ਦੇਵ ਜੀ ਦੇ 20 ਸ਼ਬਦ ਦਰਜ ਹਨ, ਜਦਕਿ ਰਾਗ 'ਬਸੰਤ ਹਿੰਡੋਲ' ਵਿਚ ਪਹਿਲੇ ਪਾਤਸ਼ਾਹ ਦੇ 5. ਤੀਜੇ ਪਾਤਸ਼ਾਹ ਦਾ ਇਕ. ਚੌਥੇ ਪਾਤਸ਼ਾਹ ਦੇ 6. ਪੰਜਵੇਂ ਪਾਤਸ਼ਾਹ ਦੇ 3 ਅਤੇ 5 ਸ਼ਬਦ ਨੌਵੇਂ ਪਾਤਸ਼ਾਹ ਦੇ ਦਰਜ ਹਨ। ਅੰਗ 1193 'ਤੇ 'ਬਸੰਤ ਕੀ ਵਾਰ ਮਹਲ ੫' ਦਰਜ ਹੈ, ਜਿਸ ਦੀਆਂ ਤਿੰਨ ਪੳੜੀਆਂ ਹਨ। ਅੰਗ 1193 ਤੋਂ 1196 ਤੱਕ ਭਗਤ ਬਾਣੀ ਦਰਜ ਹੈ, ਜਿਸ ਵਿਚ ਭਗਤ ਕਬੀਰ ਜੀ ਦੇ 7, ਭਗਤ ਰਾਮਾਨੰਦ ਜੀ ਦਾ 1. ਭਗਤ ਰਵਿਦਾਸ ਜੀ ਦਾ 1 ਤੇ ਭਗਤ ਨਾਮਦੇੳ ਜੀ ਦੇ 3 ਸ਼ਬਦ ਹਨ, ਜਦਕਿ 'ਰਾਗ ਬਸੰਤ ਹਿੰਡੋਲ' ਵਿਚ ਭਗਤ ਕਬੀਰ ਜੀ ਦਾ ਇਕ ਸ਼ਬਦ ਦਰਜ ਹੈ।

ਉਂਜ ਤਾਂ ਬਸੰਤ ਰੁੱਤ ਦੌਰਾਨ ਸਾਰੇ ਇਤਿਹਾਸਕ ਗੁਰੂ-ਘਰਾਂ 'ਚ ਬਸੰਤ ਰਾਗ ਦੀਆਂ ਸੁਰਾਵਲੀਆਂ ਵਿਚ ਕੀਰਤਨ ਹੁੰਦਾ ਹੀ ਹੈ ਪਰ ਸੱਚਖੰਡ ਸ੍ਰੀ ਹਰਮਿੰਦਰ ਸਾਹਿਬ (ਸ੍ਰੀ ਅੰਮ੍ਰਿਤਸਰ) ਵਿਚ ਇਕ ਵਿਸ਼ੇਸ਼ ਮਰਿਆਦਾ ਹੈ। ਪੋਹ ਮਹੀਨੇ ਦੀ ਅਖੀਰਲੀ ਰਾਤ ਕਰੀਬ ਪੌਣੇ ਕੁ ਨੌਂ ਵਜੇ ਸ੍ਰੀ ਹਰਿਮੰਦਰ ਸਾਹਿਬ ਅੰਦਰ ਹੋ ਰਹੇ ਸ਼ਬਦ ਕੀਰਤਨ ਦੌਰਾਨ ਉਚੇਚੇ ਤੌਰ 'ਤੇ ਹਾਜ਼ਰ ਹਜ਼ੂਰੀ ਰਾਗੀ ਜਥਾ ਸ੍ਰੀ 'ਅਨੰਦ ਸਾਹਿਬ' ਦੀਆਂ 6 ਪਉੜੀਆਂ ਦਾ ਕੀਰਤਨ ਕਰਦਾ ਹੈ, ਉਪਰੰਤ ਹਾਜ਼ਰ ਅਰਦਾਸੀਆ ਸਿੰਘ ਸਾਹਿਬ ਸ੍ਰੀ ਗੁਰੂ ਗ੍ਰੰਥ ਸਾਹਿਬ ਜੀ ਦੀ ਹਜ਼ੂਰੀ ਵਿਚ ਬਸੰਤੁ ਰਾਗੁ ਵਿਚ ਸ਼ਬਦ ਗਾਇਨ ਕਰਨ ਦੀ ਆਰੰਭਤਾ ਵਾਸਤੇ ਅਰਦਾਸ ਬੇਨਤੀ ਕਰਦਾ ਹੈ। ਉਪਰੰਤ ਰਾਗੀ ਜਥਾ ਸਾਹਿਬ ਸ੍ਰੀ ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਦੇਵ ਜੀ ਦੁਆਰਾ ਰਚਿਤ ਸ਼ਬਦ 'ਮਾਹਾ ਮਾਹ ਮੁਮਾਰਖੀ ਚੜਿਆ ਸਦਾ ਬਸੰਤ' ਦਾ ਗਾਇਨ ਬਾਕਾਇਦਾ ਨਿਰਧਾਰਤ ਰਾਗ ਵਿਚ ਕਰਦਾ ਹੈ। ਇਸ ਤਰ੍ਹਾਂ ਸ੍ਰੀ ਹਰਿਮੰਦਰ ਸਾਹਿਬ ਅੰਦਰ ਰਾਗੁ ਬਸੰਤੁ ਵਿਚ ਸ਼ਬਦ ਗਾਇਨ ਕਰਨ ਦੀ ਆਰੰਭਤਾ ਪੂਰਨ ਮਰਿਆਦਾ ਅਨੁਸਾਰ ਬਹਤ ਸ਼ਰਧਾ ਭਾਵਨਾ ਨਾਲ ਕਰ ਦਿੱਤੀ ਜਾਂਦੀ ਹੈ।

ਸੱਚਖੰਡ ਸੀ ਹਰਿਮੰਦਰ ਸਾਹਿਬ ਦੀ ਰੋਜ਼ਾਨਾ ਦੀ ਕੀਰਤਨ ਮਰਿਆਦਾ ਦੇ ਅੰਤਰਗਤ 'ਆਸਾ ਕੀ ਵਾਰ' ਕੀਰਤਨ ਚੌਕੀ ਦੇ ਵਿਚ ਤੇ ਬਾਕੀ ਸਾਰੀਆਂ (ਆਰਤੀ ਦੀ ਸ਼ਬਦ ਚੌਕੀ ਨੂੰ ਛੱਡ ਕੇ) ਕੀਰਤਨ ਚੌਕੀਆਂ ਦੇ ਆਰੰਭ ਤੇ ਭੋਗ ਸਮੇਂ ਬਸੰਤ ਰਾਗ ਦੀਆਂ ਸਰਾਵਲੀਆਂ ਵਿਚ ਸ਼ਬਦ ਗਾਇਨ ਕੀਤਾ ਜਾਂਦਾ ਹੈ। ਕੀਰਤਨ ਚੌਕੀ ਦੀ ਆਰੰਭਤਾ ਸਮੇਂ ਰਾਗੀ ਸਿੰਘਾਂ ਵੱਲੋਂ ਸਾਜ਼ ਸੂਰ ਕਰਨ ਉਪਰੰਤ ਬਹੁਤ ਹੀ ਸਹਿਜ ਸਗਾਂ 'ਚ ਤਾਲਬੱਧ ਮੰਗਲਾਚਰਨ (ਇਕ ਤਾਲ 'ਚ ਬਿਲੰਵਤ ਲੈਅ 'ਚ) ਦਾ ਗਾਇਨ ਕਰਨ ਉਪਰੰਤ ਸ਼ਬਦ ਦਾ ਆਰੰਭ ਤਿੰਨ ਤਾਲ-ਰੂਪਕ ਤਾਲ, ਝੱਪ ਤਾਲ ਜਾਂ ਇਕ ਤਾਲ ਵਿਚ (ਮੁੱਧ ਲੈਅ 'ਚ) ਕਰ ਦਿੱਤਾ ਜਾਂਦਾ ਹੈ। ਫਿਰ ਸਥਾਈ ਦਾ ਗਾਇਨ ਕਰਕੇ ਸਹਾਇਕ ਤੇ ਜਥੇਦਾਰ ਰਾਗੀ ਸਿੰਘ ਦੋਵੇਂ ਵਾਰੀ-ਵਾਰੀ ਛੋਟੇ-ਛੋਟੇ ਆਲਾਪ. ਬੋਲ ਆਲਾਪ. ਆਕਾਰ 'ਚ ਤਾਨਾਂ ਅਤੇ ਬੋਲਤਾਨਾਂ ਆਦਿ ਦਾ ਪਯੋਗ ਬਾਕਾਇਦਾ ਲੈਅਕਾਰੀ ਨਾਲ ਬਹੁਤ ਸੰਦਰ ਤੇ ਪਭਾਵਸ਼ੀਲ ਢੰਗ ਨਾਲ ਕਰਦੇ ਹਨ। ਜਦੋਂ ਦੋਵੇਂ ਰਾਗੀ ਸਿੰਘ ਸ਼ਬਦ ਦੀ ਸਥਾਈ ਦਾ ਗਾਇਨ ਕਰ ਰਹੇ ਹੁੰਦੇ ਹਨ ਤਾਂ ਜੋੜੀ ਵਾਲਾ ਗਰਸਿੱਖ ਵੀਰ ਛੋਟੇ-ਛੋਟੇ ਮੁਖੜੇ, ਮੋਹਰੇ, ਪਰਨਾਂ ਤੇ ਚੱਕਰਦਾਰ ਟੁਕੜਿਆਂ ਆਦਿ ਦਾ ਬਾਖ਼ਬੀ ਵਾਦਨ ਕਰਦਾ ਹੈ। ਇਸੇ ਤਰ੍ਹਾਂ ਤੰਤੀ ਸਾਜ਼ ਵਾਲਾ ਸਿੰਘ ਵੀ ਜਿਥੇ ਬਹੁਤ ਸ਼ਰਧਾ ਨਾਲ ਸੰਗਤੀ ਕਰਦਾ ਹੈ, ਉਥੇ ਦੋਵੇਂ ਰਾਗੀ ਸਿੰਘਾਂ ਵੱਲੋਂ ਸ਼ਬਦ ਦੇ ਅੰਤਰਿਆਂ 'ਚ ਤਾਨਾਂ, ਆਲਾਪਾਂ ਤੇ ਤਿਹਾਈਆਂ ਆਦਿ ਦਾ ਕਲਾਤਮਿਕ ਪੱਖੋਂ ਬਹੁਤ ਸੁੰਦਰ ਪ੍ਰਯੋਗ ਕਰਕੇ ਲੈਅ ਨੂੰ ਥੋੜਾ ਵਧਾ ਕੇ ਸ਼ਬਦ ਦੀ ਸਮਾਪਤੀ ਕਰ ਦਿੱਤੀ ਜਾਂਦੀ ਹੈ। ਜ਼ਿਕਰਯੋਗ ਹੈ ਕਿ ਹਾਜ਼ਰ ਸੰਗਤਾਂ ਵੀ ਸੰਗਤੀ ਰੂਪ 'ਚ ਸ਼ਬਦ ਦਾ ਗਾਇਨ ਕਰਕੇ ਹਰਿ ਜਸ ਦਾ ਭਰਪੁਰ ਲਾਭ ਉਠਾਉਂਦੀਆਂ ਹਨ।

ਜੀਵਨ ਰਿਸ਼ਮਾਂ ਜਨ.-ਮਾਰਚ 2020

ਜਦੋਂ ਸ਼ਬਦ ਦੀ ਸਮਾਪਤੀ ਇਕ ਛੋਟੀ ਜਿਹੀ ਤਿਹਾਈ ਲਗਾ ਕੇ ਕਰ ਦਿੱਤੀ ਜਾਂਦੀ ਹੈ ਤਾਂ ਫਿਰ ਮੁੱਖ ਰਾਗੀ ਸਿੰਘ ਉੱਚੇ ਸਰ ਆਵਾਜ਼ 'ਚ ਪੰਚਮ ਸਤਿਗਰ ਮਹਾਰਾਜ ਜੀ ਦਾ ਉਚਾਰਨ ਕੀਤਾ ਸਲੋਕ 'ਹਰਿ ਹਰਿ ਨਾਮ ਜਪੰਤਿਆਂ ਕਛ ਨ ਕਹੈ ਜਮਕਾਲ॥ (ਅੰਗ 457) ਦਾ ਗਾਇਨ ਤਾਲ ਰਹਿਤ ਕਰਦਾ ਹੈ। ਉਪਰੰਤ ਪੰਚਮ ਪਾਤਸ਼ਾਹ ਜੀ ਦੀ ਉਚਾਰਨ ਕੀਤੀ ਹੋਈ 'ਬਸੰਤ ਕੀ ਵਾਰ' (ਅੰਗ 1193) ਦੀ ਪਹਿਲੀ ਪੳੜੀ 'ਹਰਿ ਨਾ ਨਾਮ ਧਿਆਇ ਕੈ ਹੋਹ ਹਰਿਆ ਭਾਈ॥ ਦਾ ਗਾਇਨ ਪਹਿਲਾਂ ਰਾਗੀ ਜਥੇ ਵੱਲੋਂ ਸਮਹਿਕ ਤੌਰ ਤੇ ਤਾਲ ਸਹਿਤ ਕਰਕੇ ਫਿਰ ਦਬਾਰਾ ਸਹਾਇਕ ਰਾਗੀ ਸਿੰਘ ਇਸੇ ਪੳੜੀ ਦਾ ਗਾਇਨ ਤਾਲ ਰਹਿਤ ਕਰਦਾ ਹੈ। ਫਿਰ ਜਥੇਦਾਰ ਰਾਗੀ ਸਿੰਘ ਸਲੋਕ॥ ਕਾਮ ਕੋਧ ਅਰ ਲੋਭ ਮੋਹ ਬਿਨਸਿ ਜਾਇ ਅਹੰਮੇਵ॥ (ਅੰਗ 269) ਦਾ ਗਾਇਨ ਤਾਲ ਰਹਿਤ ਕਰਦਾ ਹੈ ਤੇ ਫਿਰ ਸਮਹਿਕ ਤੌਰ ਤੇ ਦੋਵੇਂ ਰਾਗੀ ਸਿੰਘ 'ਬਸੰਤ ਕੀ ਵਾਰ' ਦੀ ਦੂਜੀ ਪਉੜੀ 'ਪੰਜੇ ਬਧੇ ਮਹਾਬਲੀ ਕਰਿ ਸੂਚਾ ਢੋਆ॥' ਦਾ ਗਾਇਨ ਪਹਿਲਾਂ ਤਾਲ ਸਹਿਤ ਕਰਕੇ ਫਿਰ ਸਹਾਇਕ ਰਾਗੀ ਸਿੰਘ ਇਸੇ ਪਉੜੀ ਦਾ ਦਬਾਰਾ ਗਾਇਨ ਤਾਲ ਰਹਿਤ ਕਰਦਾ ਹੈ।

ਪਾਠਕ ਇਸ ਗੱਲ ਨੂੰ ਖਾਸ ਧਿਆਨ 'ਚ ਲੈਣ ਕਿ ਜਿਥੇ ਆਮ ਤੌਰ 'ਤੇ ਕੀਰਤਨੀ ਜਥੇ ਬਸੰਤ ਰਾਗ 'ਚ ਸ਼ਬਦ ਗਾਇਨ ਕਰਕੇ ਬਸੰਤ ਕੀ ਵਾਰ ਦੀਆਂ ਦੋ ਪਉੜੀਆਂ ਰੀਤਾਂ 'ਚ ਸ਼ਬਦ ਗਾਇਨ ਕਰਦੇ ਹਨ, ਉਥੇ ਕੁਝ ਕੁ ਗਿਣੇ-ਚੁਣੇ ਰਾਗੀ ਸਿੰਘ ਇਸ ਪੱਧਰ ਦੇ ਵੀ ਹਨ, ਜੋ ਬਸੰਤ ਰਾਗ ਤੋਂ ਇਲਾਵਾ ਹੋਰ ਰਾਗ ਜਿਵੇਂ ਬਸੰਤੁ ਹਿੰਡੋਲੁ ਤੋਂ ਇਲਾਵਾ 'ਬਸੰਤ ਬਹਾਰ' ਆਦਿ ਰਾਗਾਂ 'ਚ ਵੀ ਸ਼ਬਦ ਗਾਇਨ ਕਰਕੇ ਗੁਰੂ ਦਰਬਾਰ ਦੀਆਂ ਖੁਸ਼ੀਆਂ ਪ੍ਰਾਪਤ ਕਰਦੇ ਹਨ।

ਹਰ ਕੀਰਤਨ ਚੌਕੀ ਦੀ ਸਮਾਪਤੀ ਸਮੇਂ ਸਹਾਇਕ ਰਾਗੀ ਸਿੰਘ ਪਹਿਲੇ ਪਾਤਸ਼ਾਹ ਜੀ ਦਾ ਰਚਿਤ ਸਲੋਕ 'ਨਾ ਮੈਲਾ ਨਾ ਧੰਧਲਾ ਨਾ ਭਗਵਾ ਨਾ ਕਚ॥' (ਅੰਗ 1089) ਦਾ ਗਾਇਨ ਤਾਲ ਰਹਿਤ ਕਰਨ ਉਪਰੰਤ ਰਾਗੀ ਜਥਾ ਸਮਹਿਕ ਤੌਰ ਤੇ ਬਸੰਤ ਕੀ ਵਾਰ ਦੀ ਤੀਜੀ ਪਉੜੀ 'ਕਿਥਹ ਉਪਜੈ ਕਹ ਰਹੈ ਕਹ ਮਾਹਿ ਸਮਾਵੈ॥' ਦਾ ਗਾਇਨ ਤਾਲ ਸਹਿਤ ਕਰਦਾ ਹੈ ਤੇ ਫਿਰ ਸਹਾਇਕ ਰਾਗੀ ਸਿੰਘ ਦਬਾਰਾ ਤਾਲ ਰਹਿਤ ਗਾਇਨ ਕਰਦਾ ਹੈ। ਉਪਰੰਤ ਸੀ 'ਜਪੁ' ਜੀ ਸਾਹਿਬ ਦਾ ਸਲੋਕ 'ਪਵਣ ਗੁਰੂ ਪਾਣੀ ਪਿਤਾ ਮਾਤਾ ਧਰਤਿ ਮਹਤ॥' ਦਾ ਗਾਇਨ ਵੀ ਬਸੰਤ ਰਾਗ ਦੀਆਂ ਸਰਾਵਲੀਆਂ 'ਚ ਕਰਕੇ ਚੌਕੀ ਦੀ ਸਮਾਪਤੀ ਲਈ ਫਤਹਿ ਬਲਾਈ ਜਾਂਦੀ ਹੈ। ਹੋਲਾ-ਮਹੱਲਾ ਦੇ ਦਿਹਾੜੇ ਦੀ 'ਆਸਾ ਕੀ ਵਾਰ' ਕੀਰਤਨ ਚੌਕੀ 'ਚ ੳਚੇਚੇ ਤੌਰ 'ਤੇ ਅਰਦਾਸੀਆ ਸਿੰਘ ਬਸੰਤ ਰਾਗ ਦਾ ਸ਼ਬਦ ਗਾਇਨ ਦੀ ਸਮਾਪਤੀ ਲਈ ਅਰਦਾਸ ਬੇਨਤੀ ਕਰਦਾ ਹੈ। ਉਪਰੰਤ ਰੋਜ਼ਾਨਾ ਪ੍ਰਚੱਲਿਤ ਰਾਗਾਂ 'ਚ ਸ਼ਬਦ ਕੀਰਤਨ ਆਰੰਭ ਹੋ ਜਾਂਦਾ ਹੈ।

## ਸੁਣੀ ਪੁਕਾਰਿ ਦਾਤਾਰ ਪ੍ਰਭੁ,ਗੁਰੁ ਨਾਨਕ ਜਗ ਮਾਹਿ ਪਠਾਇਆ। ਚਰਨ ਧੋਇ ਰਹਰਾਸਿ ਕਰਿ ਚਰਣਾਮ੍ਰਿਤੁ ਸਿਖਾਂ ਪੀਲਾਇਆ।

ਜੀਵਨ ਰਿਸ਼ਮਾਂ ਜਨ.-ਮਾਰਚ 2020

## ਸਾਹਿਬ ਸ੍ਰੀ ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਦੇਵ ਜੀ ਦੇ ੫੫੦ਵੇਂ ਪ੍ਰਕਾਸ਼ ਪੁਰਬ ਨੂੰ ਸਮਰਪਿਤ ਕਰਤਾਰਪੁਰ ਸਾਹਿਬ ਦੀ ਇਤਿਹਾਸਿਕ ਮਹੱਤਤਾ

ਭਾਰਤ ਦੇਸ਼ 1947 ਈ: ਨੂੰ ਦੋ ਹਿੱਸਿਆਂ ਵਿਚ ਵੰਡਿਆ ਗਿਆ। ਪਾਕਿਸਤਾਨ ਵਿਚ ਰਹਿ ਰਹੇ ਸਿੱਖ ਤੇ ਹਿੰਦੂ ਆਪਣੀਆਂ ਕੀਮਤੀ ਜਾਇਦਾਦਾਂ ਪਾਕਿਸਤਾਨ ਛੱਡ ਕੇ ਭਾਰਤ ਵੱਲ ਤੁਰ ਪਏ। ਸਿੱਖ ਆਪਣੇ ਪ੍ਰਾਣਾਂ ਨਾਲੋਂ ਵੱਧ ਪਿਆਰੇ ਇਤਿਹਾਸਿਕ ਅਤੇ ਧਾਰਮਿਕ ਅਸਥਾਨਾਂ ਨੂੰ ਛੱਡ ਭਾਰਤ ਵਿਚ ਆ ਵੱਸੇ। ਪਾਕਿਸਤਾਨ ਵਿਚ ਸਿੱਖਾਂ ਦੇ ਸੈਂਕੜੇ ਧਾਰਮਿਕ ਅਤੇ ਇਤਿਹਾਸਿਕ ਅਸਥਾਨ ਹਨ। ਕਰਤਾਰਪੁਰ ਸਾਹਿਬ ਦਾ ਗੁਰਦੁਆਰਾ ਉਨ੍ਹਾਂ ਵਿਚੋਂ ਇਕ ਹੈ। ਖਾਲਸਾ-ਪੰਥ ਪਿੱਛਲੇ 71 ਸਾਲਾਂ ਤੋਂ ਹਰ ਸਮੇਂ ਅਰਦਾਸ ਕਰਦਾ ਹੋਇਆ ਵਾਹਿਗੁਰੁ ਅੱਗੇ ਜੋਦੜੀ ਕਰਦਾ ਹੈ-

'ਹੇ ਅਕਾਲ ਪੁਰਖ ਆਪਣੇ ਪੰਥ ਦੇ ਸਦਾ ਸਹਾਈ ਜੀਓ! ਸ੍ਰੀ ਨਨਕਾਣਾ ਸਾਹਿਬ ਤੇ ਹੋਰ ਗੁਰਦੁਆਰਿਆਂ ਗੁਰਧਾਮਾਂ ਦੇ ਜਿਨ੍ਹਾਂ ਤੋਂ ਪੰਥ ਨੂੰ ਵਿਛੋੜਿਆ ਗਿਆ ਹੈ, ਖੁੱਲੇ ਦਰਸ਼ਨ-ਦੀਦਾਰ ਤੇ ਸੇਵਾ-ਸੰਭਾਲ ਦਾ ਦਾਨ ਖ਼ਾਲਸਾ ਜੀ ਨੂੰ ਬਖਸ਼ੋ।''

ਜਥੇਦਾਰ ਸ੍ਰੀ ਅਕਾਲ ਤਖ਼ਤ ਸਾਹਿਬ ਵੱਲੋਂ ਦੇਸ਼ ਦੀ ਅਜ਼ਾਦੀ ਦੀ ਖੁਸ਼ੀ ਵਿਚ ਗੁਰੂ-ਪੰਥ ਦੇ ਉੱਜਲ ਭਵਿੱਖ ਨੂੰ ਮੁੱਖ ਰੱਖ ਕੇ ਨਵੰਬਰ 1948 ਈ: ਦੀ ਦੀਪਮਾਲਾ ਸਮੇਂ ਇਕ ਹੁਕਮਨਾਮਾ ਜਾਰੀ ਹੋਇਆ ਹੈ।

'ਸਾਡਾ ਭਾਰਤ ਬਦੇਸ਼ੀ ਗੁਲਾਮੀ ਤੋਂ ਅਜ਼ਾਦ ਹੋ ਚੁੱਕਾ ਹੈ ਤੇ ਅਜ਼ਾਦੀ ਦੀ ਭੇਟਾ ਸਿੱਖ ਸੰਗਤ ਨੇ ਬਹੁਤ ਦਿੱਤੀ ਹੈ। ਅਜ਼ਾਦ ਭਾਰਤ ਵਿਚ ਅਸਾਂ ਪੰਥ ਨੂੰ ਚੜ੍ਹਦੀਆਂ ਕਲਾਂ ਵਿਚ ਰੱਖਣਾ ਹੈ ਅਤੇ ਦੇਸ਼ ਨੂੰ ਤਰੱਕੀ ਦੇ ਸ਼ਿਖਰ ਉੱਤੇ ਪਹੁੰਚਾਉਣਾ ਹੈ। ਇਸ ਲਈ ਸਿੱਖ ਸੰਗਤ ਨੂੰ ਹੇਠ ਲਿਖੀਆਂ ਗੱਲਾਂ ਵੱਲ ਖ਼ਾਸ ਧਿਆਨ ਹੋਣਾ ਚਾਹੀਦਾ ਹੈ:

।. ਪਾਕਿਸਤਾਨ ਵਿਚ ਰਹਿ ਗਏ ਗੁਰਦੁਆਰਿਆਂ ਤੇ

- ਮਾਸੂਮ ਹਿੰਦੀ ਭੈਣਾਂ ਦੀ ਅਜ਼ਾਦੀ ਲਈ ਅਕਾਲ ਪੂਰਖ ਅੱਗੇ ਅਰਦਾਸ ਕਰਨੀ।
- ਪਾਕਿਸਤਾਨ ਵਿਚ ਘਰ-ਘਾਟ ਲਟਾਂ ਆਏ ਭਰਾਵਾਂ ਦੇ ਮੁੜ ਵਸਾਉਣ ਲਈ ਉੱਦਮ ਤੇ ਸਹਾਇਤਾ ਕਰਨੀ।
- 3. ਦੇਸ਼ ਦੀ ਰੱਖਿਆ ਲਈ ਫੌਜੀ ਸਿੱਖਿਆ ਲੈਣੀ।
- 4. ਸ਼ਰਾਬ-ਮੀਟ ਦਾ ਤਿਆਗ ਕਰਨਾ।

ਉਸ ਸਮੇਂ ਤੋਂ ਸਿੱਖ ਸੰਗਤਾਂ ਗੁਰਦੁਆਰਾ ਸਾਹਿਬਾਨ ਦੇ ਦਰਸ਼ਨ-ਦੀਦਾਰੇ ਲਈ ਅਰਦਾਸੇ ਕਰਦੀਆਂ ਆ ਰਹੀਆਂ ਹਨ। ਉਸ ਸਮੇਂ ਜਥੇਦਾਰ ਮੋਹਨ ਸਿੰਘ ਨਾਗੋਕੇ ਸ੍ਰੀ ਅਕਾਲ ਤਖ਼ਤ ਸਾਹਿਬ ਦੇ ਜਥੇਦਾਰ ਸਨ।

ਕਰਤਾਰਪੁਰ ਦਾ ਅਸਥਾਨ ਵੀ ਉਨ੍ਹਾਂ ਵਿਚੋਂ ਹੈ, ਜਿਸ ਨਾਲੋਂ ਪੰਥ ਨੂੰ ਵਿਛੋੜਿਆ ਗਿਆ ਹੈ। ਸ੍ਰੀ ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਸਾਹਿਬ ਨੇ ਪਹਿਲੀ ਉਦਾਸੀ ਤੋਂ ਬਾਅਦ ਹੀ ਦੇਖ ਲਿਆ ਸੀ ਕਿ ਜੋ ਕੁਝ ਉਹ ਲੋਕਾਂ ਨੂੰ ਪ੍ਰਚਾਰ ਕਰ ਆਏ ਹਨ, ਉਸਦਾ ਪ੍ਰਤੱਖ ਪ੍ਰਮਾਣ ਦੇਣ ਲਈ ਕੋਈ ਨਾ ਕੋਈ ਥਾਂ ਕਾਇਮ ਕਰਨੀ ਜ਼ਰੂਰੀ ਹੈ। ਤਲਵੰਡੀ ਇਕ ਪਾਸੇ ਸੀ, ਗੁਰੂ ਜੀ ਨੇ ਰਾਵੀ, ਚਨਾਬ ਤੇ ਪਹਾੜੀ ਇਲਾਕੇ ਦੇ ਨੇੜੇ ਕੋਈ ਥਾਂ ਚੁਣਨ ਲਈ ਸੋਚਿਆ। ਉਸ ਸਮੇਂ ਬਾਬਰ ਐਮਨਾਬਾਦ ਤੋਂ ਵਾਪਸ ਚਲਾ ਗਿਆ ਸੀ, ਪਰ ਉਸ ਦਾ ਹਮਲਾ ਕੋਈ ਆਖਰੀ ਹਮਲਾ ਨਹੀਂ ਸੀ। ਜਰਨੈਲੀ ਸੜਕ ਦੇ ਨੇੜੇ ਕਿਸੇ ਸਥਾਨ ਦਾ ਨਿਰਮਾਣ ਕਰਨਾ ਉਸ ਜੁਗਗਰਦੀ ਜ਼ਮਾਨੇ ਵਿਚ ਉੱਚਿਤ ਨਹੀਂ ਸੀ। ਕਰਤਾਰਪੁਰ ਦਾ ਸਾਰਾ ਇਲਾਕਾ ਦੱਬਿਆ ਹੋਇਆ ਅਤੇ ਪਛੜਿਆ ਹੋਇਆ ਸੀ। ਜਿਸ ਥਾਂ ਨੂੰ ਸ੍ਰੀ ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਸਾਹਿਬ ਨੇ ਚਣਿਆ, ਉਹ ਕਲਾਨੌਰ ਦੇ ਪਰਗਨੇ ਵਿਚ ਪੈਂਦਾ ਸੀ।

ਸੀ ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਸਾਹਿਬ ਜੀ ਦੂਨੀ ਚੰਦ ਨੂੰ ਸੁਮਾਰਗ ਪਾ ਕੇ ਲਾਹੌਰ ਤੋਂ ਰਾਵੀ ਦੇ ਖੁੱਬੇ ਕਿਨਾਰੇ ਦੇ ਨਾਲ-ਨਾਲ ਚੱਲਦੇ ਹੋਏ 'ਪੱਖੋਕੇ ਰੰਧਾਵੇ' ਪਹੰਚ ਕੇ ਪਿੰਡ ਤੋਂ ਬਾਹਰ ਇਕ ਬੋਹੜ ਹੇਠਾਂ ਬੈਠ ਗਏ। ਅੱਜਕਲ ਜੋ ਡੇਰਾ ਬਾਬਾ ਨਾਨਕ ਕਸਬਾ ਹੈ ਇਸ ਦੇ ਬਿਲਕੁਲ ਨਾਲ ਹੀ ਪਿੰਡ ਪੱਖੋਕੇ ਹੈ, ਜਿੱਥੋਂ ਦਾ ਮਸ਼ਹੂਰ ਸਿੱਖ ਅੱਜਿਤਾ ਰੰਧਾਵਾ ਹੋਇਆ ਹੈ। ਜਿਸ ਕੋਲ ਸ੍ਰੀ ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਪਾਤਸ਼ਾਹ ਜੀ ਆਇਆ ਕਰਦੇ ਸਨ। ਇਥੋਂ 12 ਕਿਲੋਮੀਟਰ ਦੂਰ ਕਲਾਨੌਰ ਹੈ, ਜਿੱਥੇ ਅਕਬਰ ਬਾਦਸ਼ਾਹ ਦੀ ਤਾਜਪੋਸ਼ੀ ਹੋਈ ਸੀ। ਪੱਖੋਕੇ ਰੰਧਾਵੇ ਪਿੰਡ ਗੁਰੂ ਜੀ ਦਾ ਸਹੂਰਾ ਮੂਲਾ ਚੋਣਾ ਪਟਵਾਰੀ ਰਹਿੰਦਾ ਸੀ ਅਤੇ ਇਸ ਸਮੇਂ ਮਾਤਾ ਸਲੱਖਣੀ ਜੀ ਤੇ ਦੋਵੇਂ ਸਾਹਿਬਜ਼ਾਦੇ ਵੀ ਇੱਥੇ ਹੀ ਰਹਿੰਦੇ ਸਨ। ਜਦ ਮੂਲੇ ਚੋਣੇ ਨੂੰ ਪਤਾ ਲੱਗਿਆ ਕਿ ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਪਾਤਸ਼ਾਹ ਜੀ ਬਾਹਰ ਬੋਹੜ ਹੇਠਾਂ ਫ਼ਕੀਰੀ ਭੇਸ ਵਿਚ ਬੈਠੇ ਹੋਏ ਹਨ, ਤਾਂ ਉਹ ਪਿੰਡ ਤੇ ਚੌਧਰੀ ਅੱਜਿਤੇ ਰੰਧਾਵੇ ਨੂੰ ਨਾਲ ਲੈ ਕੇ ਗੁਰੂ ਜੀ ਪਾਸ ਆਏ ਅਤੇ ਬਹਤ ਵੱਧ-ਘੱਟ ਗੱਲਾਂ ਕੀਤੀਆਂ। ਪਰ ਕੁਝ ਦਿਨਾਂ ਬਾਅਦ ਗੁਰੂ ਸਾਹਿਬ ਨੇ ਕਰਤਾਰਪੁਰ ਵਸਾਉਣ ਦਾ ਵਿਚਾਰ ਭਾਈ ਅਜਿੱਤੇ ਰੰਧਾਵੇ ਨੂੰ ਦੱਸਿਆ। ਉਹ ਨਾ ਸਿਰਫ ਖਸ਼ ਹੋਇਆ, ਸਗੋਂ ਸਾਰੇ ਪਿੰਡਾਂ ਕੋਲੋਂ ਜ਼ਮੀਨ ਵੀ ਲੈ ਦਿੱਤੀ। ਭਾਈ ਅਜਿੱਤੇ ਰੰਧਾਵੇ ਨੇ ਗਰ ਜੀ ਦੇ ਨਿਵਾਸ ਵਾਸਤੇ ਛੇਤੀ ਹੀ ਕੋਠੇ ਪਾ ਦਿਤੇ। ਇਤਿਹਾਸ ਵਿਚ ਜ਼ਿਕਰ ਹੈ ਕਿ 13 ਮਾਘ ਸੰਮਤ 1572 ਨੂੰ ਮੋੜੀ ਗੱਡੀ, ਇਸ ਤਰਾਂ ਇਹ ਜਨਵਰੀ ਦੀ 9 ਤਾਰੀਖ ਸੰਨ 1516 ਈ: ਬਣਦਾ ਹੈ।

ਇਕ ਵਾਰ ਸ੍ਰੀ ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਸਾਹਿਬ ਜੀ ਅਤੇ ਭਾਈ ਮਰਦਾਨਾ ਜੀ ਕੀਰਤਨ ਕਰਨ ਵਿਚ ਮਗਨ ਸਨ ਅਤੇ ਇਹ ਕੀਰਤਨ ਸੁਣ ਕੇ ਉਸ ਸਥਾਨ 'ਤੇ ਦੁਨੀ ਚੰਦ ਨਾਂਅ ਦੇ ਵਿਅਕਤੀ ਦੀ ਪਤਨੀ ਮੀਤੋ ਆਈ ਤੇ ਉਹ ਸ੍ਰੀ ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਸਾਹਿਬ ਜੀ ਤੋਂ ਬੇਹੱਦ ਪ੍ਰਭਾਵਿਤ ਹੋਈ। ਉਸ ਨੇ ਇਸ ਸੰਬੰਧੀ ਆਪਣੇ ਪਤੀ ਦੁਨੀ ਚੰਦ ਨਾਲ ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਸਾਹਿਬ ਜੀ ਦੀ ਇਸ ਇਲਾਕੇ ਵਿਚ ਆਮਦ ਬਾਰੇ ਗੱਲ ਕੀਤੀ। 'ਪੁਰਾਤਨ ਜਨਮ ਸਾਖੀ ਸ੍ਰੀ ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਦੇਵ ਜੀ ਕੀ' ਵਿਚ ਜ਼ਿਕਰ ਹੈ ਕਿ:-

### ਜੇ ਕੋਈ ਸੁਨੈ ਸੋ ਸਭੂ ਆਵੈ॥

ਲੋਕੁ ਆਖ, "ਕੋਈ ਖੁਦਾਇ ਦਾ ਫਕੀਰ ਪੈਦਾ ਹੋਇਆ ਹੈ। ਨਾਨਕ ਨਾਉਂ ਹੈ ਅਤੇ ਆਪਣੇ ਖੁਦਾਇ ਨਾਲ ਰੱਤਾ ਹੈ। "ਲੋਕੁ ਬਹੁਤ ਜੁੜਿ ਆਏ। ਜੋ ਆਵੈ ਸੋ ਪਰਚ ਜਾਵੈ ਅਤੇ ਮੁਰੀਦ ਭੀ ਹੋਵਨੁ। ਜੋ ਬਾਬਾ ਸਲੋਕੁ ਕਹਿੰਦਾ ਸਾ ਸੋ ਪਰਗਟ ਹੋਏ। ਏਹੁ ਸਲੋਕੁ ਫਕੀਰ ਦਾਨਿਆਂ ਨਾਲ ਗਾਂਵਦੇ ਸੇ:

### ਕੁੜ ਨਿਖੁਟੇ ਨਾਨਕਾ ਓੜਕਿ ਸਚਿ ਰਹੀ॥

ਤਬ ਬਹੁਤ ਉਸਤਤੁ ਹੋਈ, ਜੋ ਕੋਈ ਹਿੰਦੂ, ਮੁਸਲਮਾਨ ਆਵੈ-ਜੋਗੀ, ਸੰਨਿਆਸੀ, ਬ੍ਰਹਮੁਚਾਰੀ, ਤਪੀਏ, ਤਪੀਸਰੁ, ਦਿਗੰਬਰੁ, ਬੈਸਨੋ, ਉਦਾਸੀ, ਗ੍ਰਹਸਤੀ, ਬੈਰਾਗੀ, ਖਾਨ ਖਵੀਨ, ਉਮਰਾਉ, ਕਰੋੜੀਏ, ਭੂਮੀਏ ਜੋ ਕੋਈ ਆਵੈ ਸੋ ਤਰ ਜਾਇ। ਸਭੁ ਲੋਕੁ ਉਸਤਤੁ ਕਰਨ। ਜਿੱਥੇ ਬਾਬਾ ਰਹਿੰਦਾ ਸੀ ਉਸ ਗਿਰਾਂਉਂ ਪਾਸ ਇਕ ਕਰੋੜੀਆ ਰਹਿੰਦਾ ਸੀ। ਉਨੁ ਕਹਿਆ ਜੋ, ''ਏਹੁ ਕਉਨ ਹੈ, ਜੁ ਸਭੁ ਇਸ ਦਾ ਨਾਉ ਲੈਂਦੇ ਹਨ? ਹਿੰਦੂ ਤਾਂ ਖਰਾਬੁ ਕੀਏ ਬੇ, ਪਰ ਮੁਸਲਮਾਨਾਂ ਭੀ ਈਮਾਨ ਖੋਇਆ। ਕਿਆ ਈਮਾਨੁ ਹੈ ਮੁਸਲਮਾਨਾ ਕਾ, ਜੋ ਹਿੰਦੂ ਊਪਰ ਈਮਾਨ ਰਖਦੇ ਹੈਨ, ਪਰ ਚਲੋਂ ਬੰਨਿ ਲੈ ਆਵੀਐ।''

ਲਾਹੌਰ ਦਾ ਰਹਿਣ ਵਾਲਾ ਇਕ ਖੱਤਰੀ ਦੁਨੀ ਚੰਦ ਕਲਾਨੌਰ ਪਰਗਨੇ ਦਾ ਹਾਕਮ ਸੀ। ਉਹ ਕਰੋੜੀ ਮੱਲ ਦੇ ਨਾਮ ਨਾਲ ਮਸ਼ਹੂਰ ਸੀ। ਕਰੋੜੀ ਮੱਲ ਗੁਰੂ ਸਾਹਿਬ ਜੀ ਨਾਲ ਈਰਖਾ ਕਰਨ ਲੱਗ ਪਿਆ। ਇਕ ਦਿਨ ਸ੍ਰੀ ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਸਾਹਿਬ ਜੀ ਨੂੰ ਗ੍ਰਿਫਤਾਰ ਕਰਨ ਦੇ ਮਕਸਦ ਨਾਲ ਜਦੋਂ ਰਵਾਨਾ ਹੋਇਆ ਤਾਂ ਘੋੜੇ ਦੀ ਰਕਾਬ ਤੋਂ ਪੈਰ ਤਿਲਕਣ ਕਾਰਨ ਡਿੱਗ ਪਿਆ ਤੇ ਬੇਇੱਜ਼ਤ ਹੋਇਆ। ਅਗਲੇ ਦਿਨ ਫਿਰ ਜਦੋਂ ਦੁਬਾਰਾ ਚੜ੍ਹਿਆ ਤਾਂ ਰਸਤੇ ਵਿਚ ਦਿਸਣਾ ਬੰਦ ਹੋ ਗਿਆ। ਫਿਰ ਜਦ ਹੰਕਾਰ ਖ਼ਤਮ ਹੋ ਗਿਆ ਤਾਂ ਨਿਮਾਣਾ ਬਣ ਕੇ ਨੰਗੇ ਪੈਰੀਂ ਗੁਰੂ ਸਾਹਿਬ ਜੀ ਦੀ ਸ਼ਰਨ ਗਿਆ ਅਤੇ ਦਰਸ਼ਨ ਕਰ ਕੇ ਸ਼ਰਧਾਲੂ ਬਣ ਗਿਆ। ਪਿੰਡ ਦਾ ਪਟਾ ਲਿਖਾ ਕੇ ਉਸ ਨੇ ਆਪ ਸੂਬੇ ਤੋਂ ਤਸਦੀਕ ਕਰਵਾ ਲਿਆਂਦਾ। ਕਰੋੜੀ ਮੱਲ ਨੇ ਧਰਮਸ਼ਾਲਾ ਵੀ ਬਣਵਾਈ। ਕਰੋੜੀ ਮੱਲ ਦੀ ਔਲਾਦ ਵਿਚੋਂ ਹੀ ਭਗਤ ਰਾਮ ਹੋਇਆ ਹੈ ਜੋ ਮਹਾਰਾਜਾ ਰਣਜੀਤ ਸਿੰਘ ਦੇ ਦਰਬਾਰ ਵਿਚ ਬਖਸ਼ੀ ਸੀ। ਜਦੋਂ ਕੋਠੇ ਤਿਆਰ ਹੋ ਗਏ ਤਾਂ ਸਤਿਗੁਰੂ ਜੀ ਇਥੇ ਆਪਣੇ ਮਾਪਿਆਂ ਨੂੰ ਲੈ ਆਏ। ਭਾਈ ਮਰਦਾਨਾ ਵੀ ਆਪਣੇ ਪਰਿਵਾਰ ਨੂੰ ਕਰਤਾਰਪਰ ਲੈ ਆਇਆ।

ਕਰਤਾਰਪੁਰ ਵੱਸਣ ਸਮੇਂ ਜਦ ਕੱਟੜ ਖਿਆਲਾਂ ਦੇ ਮੁਸਲਮਾਨਾਂ ਨੇ ਰੌਲਾ ਵੀ ਪਾਇਆ ਅਤੇ ਕਰੋੜੀ ਮੱਲ ਸਭ ਤੋਂ ਮੂਹਰੇ ਸੀ। ਮੁਫਤੀ ਅਲੀ-ਉਦ-ਦੀਨ ਨੇ 'ਇਬਰਤ ਨਾਮਾ' ਭਾਗ ਤੀਜੇ ਵਿਚ ਲਿਖਿਆ ਹੈ ਕਿ ''ਕਰੋੜੀ ਮੱਲ ਇਹ ਆਖੀ ਫਿਰਦਾ ਸੀ ਕਿ ਇਹ ਅਜੀਬ ਮਹਾਂਪੁਰਸ਼ ਹੈ ਜਿਸ ਨੇ ਕਿ ਹਿੰਦੂ-ਮੁਸਲਮਾਨਾਂ ਦੋਹਾਂ ਦੇ ਧਰਮਾਂ ਵਿਚ ਹਲਚਲ ਮਚਾ ਦਿੱਤੀ ਹੈ। ਕੱਢ ਦਿਓ ਇਸ ਨੂੰ ਇੱਥੋਂ। ''ਪਰ ਫਿਰ ਗੁਰੂ ਜੀ ਦੀ ਜਾਹਰੀ ਕਰਾਮਾਤ (ਅਜ਼ਮਤ) ਦੇਖ ਕੇ ਗਰ ਪਾਤਸ਼ਾਹ ਦਾ ਹੀ ਹੋ ਗਿਆ।

ਕਰਤਾਰਪੁਰ ਦੇ ਵੱਸਣ ਨਾਲ ਹੀ ਤਲਵੰਡੀ ਦੀ ਬਹੁਤੀ ਵੱਸੋਂ ਕਰਤਾਰਪੁਰ ਆ ਗਈ। ਉੱਥੇ ਧਰਮਸ਼ਾਲਾ ਦੇ ਬਣ ਜਾਣ ਕਾਰਨ ਆਏ-ਗਏ ਨੂੰ ਠਹਿਰਨਾ ਕੋਈ ਔਖਾ ਨਹੀਂ ਸੀ। ਬਲਵੰਡ ਜੀ ਵੀ ਇਥੇ ਆ ਗਏ ਅਤੇ ਹਰ ਰੋਜ਼ ਕੀਰਤਨ ਹੁੰਦਾ। ਕਰਤਾਰਪੁਰ ਟਿਕ ਕੇ ਗੁਰੂ ਪਾਤਸ਼ਾਹ ਨੇ ਸ਼ਬਦ ਨੂੰ ਹੀ ਦ੍ਰਿੜਾਇਆ। ਸਵੇਰ ਸਮੇਂ ਜਪੁਜੀ ਦਾ ਪਾਠ ਹੁੰਦਾ, ਦਿਨ ਦੇ ਸਮੇਂ ਕਿਰਤ ਅਤੇ ਸ਼ਾਮ ਨੂੰ ਸੋਦਰ ਤੇ ਆਰਤੀ ਗਾਈ ਜਾਂਦੀ।

ਮੁਨਸ਼ੀ ਸੋਹਣ ਲਾਲ ਦਾ ਕਹਿਣਾ ਹੈ ਕਿ ਆਤਮਕ ਸ਼ਾਂਤੀ ਲਈ ਹਰ ਸ਼ਹਿਰ ਤੇ ਹਰ ਪ੍ਰਾਂਤ ਦੇ ਲੋਕ ਆਪ ਜੀ ਦੀ ਸੇਵਾ ਵਿਚ ਹਾਜ਼ਰ ਹੁੰਦੇ ਤੇ ਖੁਸ਼ੀਆਂ ਪ੍ਰਾਪਤ ਕਰਦੇ। ਆਪ ਜੀ ਦੇ ਦੀਦਾਰ ਸਦਕਾ ਉਨ੍ਹਾਂ ਦੀਆਂ ਅੱਖਾਂ ਵਿਚ ਜਲਵਾ ਤੇ ਨੁਰਾਨੀ ਚਮਕ ਆ ਜਾਂਦੀ।

ਇਸ ਅਸਥਾਨ 'ਤੇ ਗੁਰੂ ਸਾਹਿਬ ਦੀਆਂ ਸਰਗਰਮੀਆਂ ਬਾਰੇ ਭਾਈ ਗੁਰਦਾਸ ਜੀ ਨੇ ਆਪਣੀ ਪਹਿਲੀ ਵਾਰ ਦੀਆਂ ਦੋ ਪਉੜੀਆਂ 38 ਅਤੇ 45 ਵਿਚ ਇਸ ਤਰਾਂ ਰੋਸ਼ਨੀ ਪਾਈ ਹੈ:-

ਫਿਰਿ ਬਾਬਾ ਆਇਆ ਕਰਤਾਰਪੁਰਿ ਭੇਖੁ ਉਦਾਸੀ ਸਗਲੁ ਉਤਾਰਾ।
ਪਹਿਰਿ ਸੰਸਾਰੀ ਕਪੜੇ ਮੰਜੀ ਬੈਠਿ ਕੀਆ ਅਵਤਾਰਾ।...
ਗਿਆਨੁ ਗੋਸਟਿ ਚਰਚਾ ਸਦਾ ਅਨਹਦਿ ਸਬਦਿ ਉਠੇ ਧੁਨਕਾਰਾ।
ਸੋਦਰੁ ਆਰਤੀ ਗਾਵੀਐ ਅੰਮ੍ਰਿਤ ਵੇਲ ਜਾਪੁ ਉਚਾਰਾ।
ਗੁਰਮੁਖਿ ਭਾਰ ਅਥਰਬਣਿ ਤਾਰਾ।੩੮॥
ਜਾਰਤਿ ਕਰਿ ਮੁਲਤਾਨ ਦੀ ਫਿਰਿ ਕਰਤਾਰ ਪੁਰੇ ਨੋ ਆਇਆ।
ਚੜ੍ਹੇ ਸਵਾਈ ਦਿਹਿ ਦਿਹੀ ਕਲਿਜੁਗਿ ਨਾਨਕ ਨਾਮੁ ਧਿਆਇਆ।...
ਥਾਪਿਆ ਲਹਿਣਾ ਜੀਵਦੇ ਗੁਰਿਆਈ ਸਿਰਿ ਛੜ੍ਹ ਫਿਰਾਇਆ॥
ਜੋਤੀ ਜੋਤਿ ਮਿਲਾਇਕੈ ਸਤਿਗੁਰ ਨਾਨਕ ਰੂਪ ਵਟਾਇਆ॥

ਕਰਤਾਰਪੁਰ ਆ ਕੇ ਗੁਰੂ ਪਾਤਸ਼ਾਹ ਨੇ ਪੀਰਾਂ-ਫਕੀਰਾਂ ਵਾਲੇ ਕਪੜੇ ਲਾਹ ਦਿੱਤੇ ਤੇ ਆਮ ਸੰਸਾਰੀ ਲੋਕਾਂ ਵਾਲੇ ਕੱਪੜੇ ਪਾ ਲਏ। ਗੁਰੂ ਪਾਤਸ਼ਾਹ ਜੀ ਨੇ ਕਰਤਾਰਪੁਰ ਦੀ ਸਥਾਪਨਾ ਭਾਵੇਂ ਪਹਿਲੀ ਉਦਾਸੀ ਤੋਂ ਬਾਅਦ ਹੀ ਕੀਤੀ ਸੀ ਪਰ ਆਪਣੀਆਂ ਉਦਾਸੀਆਂ (ਪ੍ਰਚਾਰ ਫੇਰੀਆਂ) ਪੂਰੀਆਂ ਕਰਨ ਤੋਂ ਬਾਅਦ ਗੁਰੂ ਜੀ ਪੱਕੇ ਤੌਰ 'ਤੇ ਕਰਤਾਰਪੁਰ ਰਹਿਣ ਲੱਗੇ ਸੀ। ਸੋਢੀ ਮਿਹਰਬਾਨ ਵਾਲੀ ਸਾਖੀ ਮੁਤਾਬਕ ਸਵੇਰੇ-ਸ਼ਾਮ ਕੀਰਤਨ ਹੁੰਦੇ, ਬਾਣੀਆਂ ਪੜ੍ਹੀਆਂ ਜਾਂਦੀਆਂ ਸਨ। ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਪਾਤਸ਼ਾਹ ਦੂਜੀ, ਤੀਜੀ ਅਤੇ ਚੌਥੀ ਉਦਾਸੀ ਲਈ ਕਰਤਾਰਪੁਰ ਤੋਂ ਹੀ ਰਵਾਨਾ ਹੋਏ ਸਨ।

ਕਰਤਾਰਪੁਰ ਸਾਹਿਬ ਸਿੱਖੀ ਦਾ ਸਭ ਤੋਂ ਪਹਿਲਾ ਸਥਾਨ ਹੈ, ਜੋ ਪਾਕਿਸਤਾਨ ਦੀ ਸਰਹੱਦ ਅੰਦਰ ਰਾਵੀ ਦਰਿਆ ਕੰਢੇ ਮੌਜੂਦ ਹੈ। ਇਥੇ ਸ੍ਰੀ ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਸਾਹਿਬ ਜੀ 18 ਸਾਲ ਰਹੇ ਤੇ ਸੱਚ ਤੇ ਧਰਮ ਦੀ ਨੀਂਹ ਰੱਖੀ। ਕਰਤਾਰਪੁਰ ਵੱਸਣ ਤੋਂ ਬਾਅਦ ਰੋਜ਼ਾਨਾ ਬਹੁਤ ਸਾਰੀ ਸੰਗਤ ਪਹੁੰਚਦੀ ਤੇ ਦਰਸ਼ਨ ਦੀਦਾਰੇ ਕਰਦੀ। ਸੰਗਤਾਂ ਗੁਰੂ ਜੀ ਦੇ ਕੋਲ ਰਹਿ ਕੇ ਮਨ ਦੇ ਸ਼ੰਕੇ ਦੂਰ ਕਰਦੀਆਂ। ਪਰ ਭਾਈ ਗੁਰਦਾਸ ਜੀ ਨੇ ਵੀਹ ਸਿੱਖਾਂ ਦਾ ਜ਼ਿਕਰ ਕੀਤਾ ਹੈ ਜਿਨ੍ਹਾਂ ਨੇ ਜੀਵਨ-ਪਦਵੀ ਪਾਈ। ਉਨ੍ਹਾਂ ਵਿਚ-ਭਾਈ ਤਾਰੂ ਜੀ, ਭਾਈ ਮੁਲਾਂ ਕੀੜ, ਭਾਈ ਪ੍ਰਿਥਾ, ਭਾਈ ਖੇਡਾ, ਭਾਈ ਮਰਦਾਨ, ਭਾਈ ਰਾਮਾ ਡਿਡੀ, ਭਾਈ ਦੌਲਤ ਖਾਨ, ਭਾਈ ਮਾਲੋ, ਭਾਈ ਮਾਂਗਾ ਜੀ, ਭਾਈ ਕਾਲੂ ਖੱਤਰੀ, ਭਾਈ ਭਗਤਾ ਜਾਪੁ, ਭਾਈ ਵੰਸੀ, ਭਾਈ ਸੀਹਾਂ, ਭਾਈ ਗੱਜਣ ਉੱਪਲ, ਭਾਈ ਭਗੀਰਥ, ਭਾਈ ਅਜਿੱਤਾ, ਬਾਬਾ ਬੁੱਢਾ ਜੀ, ਭਾਈ ਫਿਰਣਾ ਜੀ ਅਤੇ ਭਾਈ ਜੋਧ ਜੀ ਦਾ ਨਾਮ ਆਉਂਦਾ ਹੈ। ਭਾਈ ਗੁਰਦਾਸ ਜੀ ਨੇ ਇਸ ਸੂਚੀ ਰਾਹੀਂ ਦੱਸਿਆ ਹੈ ਕਿ ਸ੍ਰੀ ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਸਾਹਿਬ ਜੀ ਕੋਲ ਹਰ-ਜਾਤ, ਹਰ-ਦੇਸ਼, ਹਰ-ਧਰਮ, ਹਰ-ਪ੍ਰਕਾਰ ਦੇ ਲੋਕ ਆਉਂਦੇ ਅਤੇ ਉਪਦੇਸ਼ ਪ੍ਰਾਪਤ ਕਰ ਕੇ ਆਪਣਾ ਜੀਵਨ ਸੁਆਰਦੇ। ਮੁਹਸਿਨ ਫਾਨੀ ਨੇ ਇਸੇ ਲਈ 'ਦਾਬਿਸਤਾਨ-ਏ-ਮਜਾਹਿਬ' ਵਿਚ ਲਿਖਿਆ ਹੈ ਕਿ ''ਜੋ ਨਾਨਕ ਦੇ ਰਾਹ ਤੁਰ ਪੈਂਦੇ ਸਨ ਉਨ੍ਹਾਂ ਨੂੰ ''ਕਰਤਾਰੀ'' ਕਿਹਾ ਜਾਂਦਾ ਸੀ। ਮੰਨਣ ਵਾਲੇ ਇਕ ਤਾਂ ਕਰਤਾਰ ਵਾਹਿਗੁਰੂ ਦੇ ਉਪਾਸਕ ਹੁੰਦੇ ਹਨ, ਦੂਜੇ ਕਰਤਾਰਪੁਰ ਦੀ ਮਰਯਾਦਾ ਹੀ ਆਪਣੇ ਨਗਰਾਂ ਤੇ ਜੀਵਨ ਵਿਚ ਨਿਭਾਉਂਦੇ ਸਨ।''

ਕਰਤਾਰਪਰ ਦੀ ਮਰਯਾਦਾ ਸਮਝਣੀ ਕੋਈ ਔਖਾ ਕੰਮ ਨਹੀਂ ਸੀ। ਕਈ ਕਰਤਾਰਪੁਰ ਆਉਂਦੇ ਗੁਰੂ ਜੀ ਨੂੰ ਖੇਤਾਂ ਵਿਚ ਹੱਲ ਵਾਹੰਦਿਆਂ ਦੇਖ ਕੇ ਵਾਪਸ ਚਲੇ ਜਾਂਦੇ। ਕੋਈ ਗੁਰੂ ਜੀ ਨੂੰ ਗ੍ਰਿਹਸਥੀ ਦੇਖ ਨੱਕ ਚੜਾਉਂਦੇ। ਇਕ ਵਾਰ ਇਕ ਸਾਧੂਆਂ ਦੀ ਮੰਡਲੀ ਆਈ ਤੇ ਉਨ੍ਹਾਂ ਨੇ ਗੁਰੂ ਜੀ ਦੇ ਮਿੱਟੀ ਵਿਚ ਲਿੱਬੜੇ ਹੱਥ 'ਤੇ ਸੇਵਕਾਂ ਨੂੰ ਲੱਕੜਾਂ ਪਾੜਦੇ ਤੇ ਲੰਗਰ ਤਿਆਰ ਕਰਦੇ ਦੇਖ ਕਿਹਾ, "ਗਰ ਨਾਨਕ ਤੁਸੀਂ ਤਾਂ ਸਾਨੂੰ (ਜਾਨਵਰ) ਪਾਲ ਰੱਖੇ ਹਨ।" ਗੁਰੂ ਜੀ ਨੇ ਉੱਤਰ ਦੇਣ ਦੀ ਥਾਂ ਉਸ ਟੋਲ ਦੇ ਮੁੱਖੀ ਨੂੰ ਕੁਝ ਦਿਨ ਹੋਰ ਟਿਕਣ ਲਈ ਕਿਹਾ ਅਤੇ ਜਦ ਉਹ ਕੁਝ ਦਿਨਾਂ ਬਾਅਦ ਵਾਪਸ ਜਾਣ ਲੱਗੇ ਤਾਂ ਉਸ ਟੋਲੀ ਦੇ ਮੁੱਖੀ ਨੇ ਕਿਹਾ, "ਨਾਨਕ ਜੀ, ਤੁਸੀਂ ਤਾਂ ਇਨਸਾਨ ਪਾਲ ਰੱਖੇ ਹਨ।'' ਮਹਾਰਾਜ ਨੇ ਕੁਝ ਦਿਨ ਰਹਿਣ ਲਈ ਕਿਹਾ। ਜਦੋਂ ਫਿਰ ਜਾਣ ਲੱਗੇ ਤਾਂ ਉਨ੍ਹਾਂ ਨੇ ਕਿਹਾ ਕਿ ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਜੀ ਤੁਸੀਂ ਤਾਂ ਦੇਵਤੇ ਪਾਲ ਰੱਖੇ ਹਨ। "ਮਹਾਰਾਜ ਨੇ ਕੁਝ ਦਿਨ ਹੋਰ ਟਿਕਣ ਲਈ ਕਿਹਾ। ਜਦ ਉਹ ਅੰਤਿਮ ਵਿਦਾਇਗੀ ਲੈਣ ਲੱਗੇ ਤਾਂ ਸਾਰੇ ਗੁਰੂ ਪਾਤਸ਼ਾਹ ਦੇ ਚਰਨਾਂ 'ਤੇ ਝਕ ਗਏ ਤੇ ਇਕ ਜ਼ਬਾਨ ਨਾਲ ਬੋਲ ਉੱਠੇ ਕਿ- "ਮਹਾਰਾਜ ਤੁਸੀਂ ਤਾਂ ਪ੍ਰਮਾਤਮਾ ਦੇ ਰੂਪ ਪਾਲੇ ਹੋਏ ਹਨ। "ਭਾਈ ਵੀਰ ਸਿੰਘ ਜੀ ਨੇ ਲਿਖਿਆ ਕਿ- "ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਜਗਤ ਵਿਚ ਆਇਆ ਅਸੀਂ ਪਸ਼ੂ ਸਾਂ ਸਾਨੂੰ ਆਦਮੀ ਬਣਾਇਆ। ਫਿਰ ਆਦਮੀ ਤੋਂ ਸਾਨੂੰ ਦੇਵਤਾ ਬਣਾ ਦਿੱਤਾ। ਸਾਡਾ ਹੁਣ ਧਰਮ ਇਹ ਹੈ ਕਿ ਧਰਮ ਦੀ ਕਿਰਤ ਕਰੀਏ. ਨਾਮ ਜਪੀਏ ਅਤੇ ਵੰਡ ਛਕੀਏ।"

ਸ੍ਰੀ ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਪਾਤਸ਼ਾਹ ਨੇ ਕਰਤਾਰਪੁਰ ਦੀ ਧਰਤੀ 'ਤੇ ਇਨਕਲਾਬ ਲਿਆਂਦਾ ਜਦੋਂ ਪੁੱਤਰਾਂ ਨੂੰ ਛੱਡ ਭਾਈ ਲਹਿਣਾ ਜੀ ਨੂੰ ਗੁਰਗੱਦੀ ਬਖ਼ਸ਼ੀ। ਇਸੇ ਧਰਤੀ 'ਤੇ ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਪਾਤਸ਼ਾਹ 22 ਸਤੰਬਰ, 1539 ਈ: ਨੂੰ ਜੋਤੀ ਜੋਤ ਸਮਾਏ। ਆਰਚਰ ਦੇ ਕਹਿਣ ਮੁਤਾਬਿਕ ਕੇਵਲ ਇਕ ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਜੀ ਹਨ ਜਿਨ੍ਹਾਂ ਨੇ ਆਪਣੀ ਹਯਾਤੀ ਵਿੱਚ ਜਾਨਸ਼ੀਨ ਚੁਣਿਆ ਅਤੇ ਉਸ ਜ਼ਿੰਮੇ ਕੰਮ ਲਗਾਇਆ ਕਿ ਉਹ ਉਨ੍ਹਾਂ ਪਾਵਨ ਅਸੂਲਾਂ ਨੂੰ ਸਾਂਭੇ ਤੇ ਪ੍ਰਚਾਰ ਕਰੇ।

ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਦੇਵ ਜੀ ਦੇ ਅਕਾਲ ਚਲਾਣੇ ਬਾਅਦ ਕਾਫੀ ਝਗੜਾ ਹੋਇਆ ਪਰ ਸਮੇਂ ਸਿਰ ਨਜਿੱਠ ਲਿਆ ਗਿਆ। ਰਾਬਰਟ ਐਨ.ਕਸਟ ਲਿਖਦਾ ਹੈ ਕਿ, ''ਸੰਸਾਰ ਵਿਚ ਕਿਧਰ ਇਹ ਨਹੀਂ ਦੇਖਿਆ ਜਾ ਸਕਦਾ ਕਿ ਇੱਕੋ ਪੁਰਸ਼ ਦਾ ਮਕਬਰਾ ਤੇ ਸਮਾਧ ਬਣੀ ਹੋਵੇ ਤੇ ਇਹ ਦੀਵਾਰ ਸਾਂਝੀ ਹੋਵੇ। ''ਗੁਰੂ ਜੀ ਨੂੰ ਸ਼ਾਇਦ ਇਹ ਨਹੀਂ ਸੀ ਭਾਂਵਦਾ ਕਿ ਉਨ੍ਹਾਂ ਦੀ ਸਮਾਧ ਜਾਂ ਮਕਬਰਾ ਬਣੇ। ਕਈ ਯਤਨ ਹੋਏ ਕਿ ਸਮਾਧ ਜਾਂ ਨਿਸ਼ਾਨੀ ਬਣ ਜਾਵੇ, ਪਰ ਰਾਵੀ ਨੇ ਪੇਸ਼ ਨਾ ਜਾਣ ਦਿੱਤੀ। ਰਾਵੀ ਗੁਰੂ ਜੀ ਦਾ ਸੰਦੇਸ਼ ਅਠਾਰਾਂ ਸਾਲ ਸੁਣਦੀ ਰਹੀ, ਉਹ ਝੂਠੀਆਂ ਨਿਸ਼ਾਨੀਆਂ ਕਿਵੇਂ ਕਾਇਮ ਰਹਿਣ ਦਿੰਦੀ। ਮਰਾਠੀ ਵਿਦਵਾਨ ਮਹੀਪਤ ਨੇ ਭਗਤ ਲੀਲਾਮ੍ਰਿਤ ਵਿਚ ਲਿਖਿਆ ਹੈ ਕਿ ''ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਨੂਰ ਸੀ ਤੇ ਉਸ ਦਾ ਕੋਈ ਪਰਛਾਵਾਂ ਨਹੀਂ ਸੀ।''

ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਪਾਤਸ਼ਾਹ ਜੀ ਦੇ ਜੋਤੀ ਜੋਤ ਸਮਾਉਣ ਤੋਂ ਬਾਅਦ ਹਿੰਦੂਆਂ ਤੇ ਮੁਸਲਮਾਨਾਂ ਨੇ ਸਮਾਧ ਤੇ ਕਬਰ ਤਿਆਰ ਕਰਵਾ ਦਿੱਤੀ। ਸੰਨ 1684 ਈਸਵੀ ਨੂੰ ਰਾਵੀ ਦੇ ਹੜ੍ਹ ਕਾਰਨ ਸਮਾਧ ਤੇ ਕਬਰ ਦਾ ਬਹੁਤ ਨੁਕਸਾਨ ਹੋਇਆ। ਸਿੱਖ ਮੰਨਦੇ ਹਨ ਕਿ ਇਹ ਵੀ ਗੁਰੂ ਸਾਹਿਬ ਜੀ ਦੀ ਹੀ ਕਰਨੀ ਸੀ, ਕਿਉਂਕਿ ਗੁਰੂ ਸਾਹਿਬ ਗੋਰਾਂ ਅਤੇ ਮੜ੍ਹੀਆਂ ਪੂਜੇ ਜਾਣ ਦੇ ਖਿਲਾਫ ਸਨ ਪਰ ਫਿਰ ਵੀ ਬੇਦੀਆਂ ਨੇ ਕਰਤਾਰਪੁਰ ਤੋਂ ਭਸਮ ਵਾਲੀ ਗਾਗਰ ਲਿਆ ਕੇ ਪੱਖੋਕੇ ਦੇ ਨੇੜੇ ਦਫ਼ਨਾ ਦਿੱਤੀ। ਜਿੱਥੇ ਅੱਜ ਕਲ ਸਰਜੀ ਦੇ ਖੂਹ ਉੱਪਰ ਗੁਰਦੁਆਰਾ ਦੇਹੁਰਾ ਸਾਹਿਬ ਮੌਜੂਦ ਹੈ।

ਡੇਹਰੇ ਸਾਹਿਬ ਵਾਲੀ ਦਰਬਾਰ ਸਾਹਿਬ ਦੀ ਇਮਾਰਤ ਮਹਾਰਾਜਾ ਰਣਜੀਤ ਸਿੰਘ ਦੇ ਹੁਕਮ ਅਨੁਸਾਰ ਜਰਨੈਲ ਸਰਦਾਰ ਸੁਧ ਸਿੰਘ ਨੇ ਸੰਮਤ 1884 ਵਿੱਚ ਬਣਵਾਈ ਅਤੇ ਮਹਾਰਾਜੇ ਵਲੋਂ ਸੋਨੇ ਦੀ ਪਾਲਕੀ ਦੀ ਸੇਵਾ ਕਰਵਾਈ ਗਈ। ਕਰਤਾਰਪੁਰ ਸਾਹਿਬ ਗੁਰਦੁਆਰੇ ਦੀ ਸੇਵਾ-ਸੰਭਾਲ ਲਈ 375 ਰੁਪਏ ਸਲਾਨਾ ਜਗੀਰ ਤੇ 70 ਘੁਮਾਉਂ ਜ਼ਮੀਨ ਸਿੱਖ ਰਾਜ ਸਮੇਂ ਲਗਾਈ ਗਈ ਤੇ ਇਸ ਦਾ ਸਾਰਾ ਪ੍ਰਬੰਧ ਇਕ ਉਦਾਸੀ ਸਾਧੂ ਦੇ ਸਪੂਰਦ ਕੀਤਾ ਗਿਆ। ਕਰਤਾਰਪੁਰ ਦੀ ਮੌਜੂਦਾ ਇਮਾਰਤ ਦੀ ਮਰੰਮਤ ਵੱਡੇ ਪੱਧਰ ਤੇ ਲਾਲਾ ਸ਼ਾਮ ਦਾਸ ਨੇ ਸੰਨ 1911 ਈ: ਨੂੰ ਕਰਵਾਈ ਸੀ ਅਤੇ ਫਿਰ ਸੰਨ 1922–23 ਨੂੰ ਲਾਲ ਰਾਮ ਦਾਸ ਨੇ ਹੀ ਇਥੇ ਮੌਜੂਦ ਗੁਰੂ ਦਰਬਾਰ ਸਮੇਤ ਹੋਰ ਅਨੇਕਾਂ ਸੰਬੰਧਿਤ ਕਮਰੇ ਬਣਵਾਏ।

ਕਰਤਾਰਪੁਰ ਸਾਹਿਬ ਦਾ ਲਾਂਘਾ ਖੁੱਲਣ ਦੇ ਨਾਲ ਜਿੱਥੇ ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਨਾਮ-ਲੇਵਾ ਸੰਗਤਾਂ ਕਰਤਾਰਪੁਰ ਸਾਹਿਬ ਦੇ ਦਰਸ਼ਨ-ਦੀਦਾਰੇ ਕਰ ਸਕਣਗੀਆਂ, ਉੱਥੇ ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਪਾਤਸ਼ਾਹ ਦਾ ਸੰਦੇਸ਼ ਹੀ ਦੋਨਾਂ ਦੇਸ਼ਾਂ ਵਿਚ ਸ਼ਾਂਤੀ ਲਿਆਉਣ ਵਿਚ ਸਹਾਈ ਹੋ ਸਕਦਾ ਹੈ।

> ਧੰਨਵਾਦ ਸਹਿਤ ਹਰਵਿੰਦਰ ਸਿੰਘ ਖਾਲਸਾ 98155-33725

## ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਦੇਵ ਜੀ ਦੇ 550ਵੇਂ ਆਗਮਨ ਦੀ ਸਭ ਨੂੰ ਲੱਖ ਲੱਖ ਵਧਾਈ ਹੋਵੇ ਜੀ

### ਕੇਸਾਂ ਦੀ ਬੇਅਦਬੀ ਕਰਨ ਵਾਲੇ ਸਿੱਖ ਭੈਣੋ ਤੇ ਭਰਾਵੋ

ਕੀ ਤੁਸੀਂ ਆਪਣੇ ਸੁਨਹਿਰੀ ਇਤਿਹਾਸਕ ਵਿਰਸੇ ਨੂੰ ਭੁੱਲ ਗਏ ਹੋ?

ਕੀ ਆਪ ਨੂੰ ਗੁਰੂ ਗੋਬਿੰਦ ਸਿੰਘ ਜੀ ਦਾ ਆਦੇਸ਼, ਭਾਈ ਤਾਰੂ ਸਿੰਘ ਜੀ ਦਾ ਕੇਸਾਂ ਬਦਲੇ ਖੋਪਰੀ ਲੁਹਾੳਣਾ, ਹਜ਼ਾਰਾਂ ਸਿੰਘਾਂ-ਸਿੰਘਣੀਆਂ ਦਾ ਕੇਸਾਂ ਖਾਤਰ ਸ਼ਹੀਦੀਆਂ ਦੇਣਾ, ਚਰਖੜੀਆਂ 'ਤੇ ਚੜ੍ਹ ਜਾਣਾ, ਆਰੇ ਨਾਲ ਚਿਰਵਾਏ ਜਾਣਾ, ਤੇ ਬੰਦ ਬੰਦ ਕਟਵਾੳਣਾ ਯਾਦ ਨਹੀਂ ਰਿਹਾ?

ਕੀ ਤੁਸੀਂ ਉਨ੍ਹਾਂ ਬਹਾਦਰਾਂ ਦੀ ਸੰਤਾਨ ਨਹੀਂ ਹੋ?

ਜ਼ਰਾ ਸੋਚੋ!

ਆਪਣੇ ਆਪ ਨੂੰ ਸੁਧਾਰੋ! ਕੇਸਾਂ ਦੀ ਬੇਅਦਬੀ ਰੋਕੋ ਅਤੇ ਇਸ ਗੋਰਵਮਈ ਇਤਿਹਾਸ ਦਾ ਹਿੱਸਾ ਬਣ ਜਾਓ!

ਜੀਵਨ ਰਿਸ਼ਮਾਂ ਜਨ.-ਮਾਰਚ 2020

## भक्त रविदास जी की भक्ति-विचारधारा

-स. गुरप्रीत सिंघ भोमा

श्री गुरु ग्रंथ साहिब विश्व के धार्मिक एवं साहित्यिक ग्रंथों में विशेष महत्वपूर्ण है। इस में विभिन्न बाणीकारों की बाणी है जो जोिक 31 रागों पर आधारित है। यह बाणी आध्यात्मिक गुणों का ही नहीं मानवीय गुणों का भी बखान करती है। भक्त रविदास जी इन बाणीकारों में से एक हैं। भक्त रविदास जी के श्री गुरु ग्रंथ साहिब में 40 शबद हैं। जिनका मुख्य विषय परमात्मा के अस्तित्व के बारे में जानकारी के अलावा नाम-सिमरन, प्रभु-प्रेम, परमात्मा से मिलाप के साथ-साथ किस प्रकार परमात्मा की कृपा से सांसारिक पदार्थों का, माया की तृष्णा का, दुविधा, दुख-कलेश आदि का सर्वनाश किया जा सकता है, आदि है।

सामान्यत: भक्त रिवदास जी एक क्रांतिकारी, समाज-सुधारक और धर्मोपदेशक के रूप में विख्यात हैं। उन्होंने जहां अपनी बाणी द्वारा परमात्मा से मिलन की अवस्था का व्याख्यान किया है वहीं आनंद-मग्न समाज का भी सुंदर चित्रण किया है। दैवी एवं नैतिक गुणों का अनुसरण करने की प्रेरणा आपकी बाणी में मिलती है।

आओ, भक्त रविदास जी की बाणी के कुछ मुख्य सिद्धांतों को अवलोकित करें:

 परमात्मा एवं जीव का सम्बंध : भक्त रिवदास जी ने अपनी बाणी में मुख्य रूप में परमात्मा की उपमा का ही वर्णन किया है। उनके सारे शबद दैवी प्रेम से ओत-प्रोत हैं। उनके अनुसार परमात्मा के अस्तित्व के बारे में कोई भ्रांति नहीं है अपितु हम सब में मौजूद है, इसलिए परमात्मा और जीव में कोई अंतर नहीं है।

भक्त रिवदास जी परमात्मा और अपने (जीव) में कोई विभिन्नता न समझते हुए कहते हैं, हे परमात्मा! तेरे और मेरे में कौन-सी भिन्नता है? हम दोनों एक ही हैं। हमारा तुम्हारे साथ वहीं सम्बंध है जो सोने के कड़े का सोने (स्वर्ण) के साथ और पानी (समुद्र) का पानी की तरंगों के साथ होता है। कहने से तात्पर्य, सोने का कड़ा भी मूल रूप में सोना ही होता है और पानी की तरंगें भी पानी ही होती हैं:

तोही मोही मोही तोही अंतरु कैसा।। कनक कटिक जल तरंग जैसा।। (पन्ना १३)

भक्त जी प्रभु को पवित्र, कृपालु, दयालु परोपकारी मानते हुए फरमान करते हैं:

-हम सरि दीनु दइआलु न तुम सरि...। (पन्ना ६८६)

हउ अउगन तुम्ह उपकारी॥ (पना ४८६)
2) परमात्मा सर्विनिवासी है: भक्त रिवदास जी
अपनी बाणी में मानव को उपदेश करते हुए
फरमान करते हैं कि परमात्मा सृष्टि के हर
कण में मौजूद है। उसने ही सृष्टि की रचना की
है और वही उसमें निवास कर रहा है। परमात्मा
ने ही सृष्टि में अनेक रूप वाले प्राणी बनाये

हैं। उन सब में परमात्मा स्वयं ही मौजूद है। हर जगह पर विद्यमान होकर वो संसार के हर रंग को देख रहा है। वो हमसे जरा भी दूर नहीं है, हमारे हाथों से भी समीप है और जो कुछ भी जगत में घटित हो रहा हो सब कुछ उसकी रज़ा में ही हो रहा है:

सरबे एकु अनेकै सुआमी सभ घट भोगवै सोई॥ किह रविदास हाथ पै नेरै सहजे होइ सु होई॥

3) मानव-जीवन का लक्ष्य : बड़ी विडंबना की बात है कि जीवात्मा अहंकाररत होकर परमात्मा से दूर होती जाती है, सांसारिक विषय-विकारों के बंधन में बंध जाती है और यह भूल ही जाती है कि संसार में आने का मुख्य लक्ष्य क्या है। भक्त जी मनुष्य को इन विषय-विकारों में न फंसने से आगाह करते हुए कहते हैं कि मानव-जीवन का मुख्य लक्ष्य है- परमात्मा की प्राप्ति तथा उसका नाम-सिमरन करके उसकी भक्ति करने में लीन रहना। आगे वे बड़े ज़ोरदार शब्दों में कहते हैं कि मानव जीवन दुर्लभ है। इसको पदार्थ एकत्र करने में, धन-संपति एकत्र करने में व्यर्थ नहीं गंवाना चाहिए। धन-पदार्थ सब यही रह जाने वाले हैं:

### किर बंदिगी छिड मै मेरा॥ हिरदै नामु सम्हारि सवेरा॥

(पन्ना ७९४) मानुखा अवतार दुलभ तिही संगति पोच॥ (पन्ना ४८६)

4) संसार नश्वर है: भक्त रिवदास जी संसार को मिथ्या मानते हैं। वे कहते हैं कि इस संसार की प्रत्येक वस्तु नाशवान है। इस संसार की सृजना करने वाला प्रभु और उसका नाम ही सात्विक एवं स्थाई है जिसका कदापि नाश नहीं हो सकता। जगत को नाशवान मानते हुए भक्त जी इसकी तुलना कसुंभे के पुष्प से करते हैं कि

जिस प्रकार कसुंभे के पुष्प का रंग कुछ ही समय के लिए होता है अर्थात् अस्थाई होता है, उसी तरह संसार भी कुछ समय के लिए है अर्थात् नाशवान है, मिथ्या है, केवल मेरे प्रभु का नाम-रंग ही मजीठ रंग की भांति है अर्थात् सर्वदा कायम रहने वाला है:

जैसा रंगु कसुंभ का तैसा इहु संसारु॥ मेरे रमईए रंगु मजीठ का कहु रविदास चमार॥ (पना ३४६)

5) प्रभु नीचों को भी ऊँचा करने के लिए समर्थ है: इस मिथ्या संसार में मनुष्य द्वारा बनाए गए तथाकथित नीच, गरीब आदि लोगों को संसार के तथाकथित उच्च जाति के लोग बुरा समझते हैं अर्थात् उनसे नफरत करते हैं। वे उनकी परछाईं भी अपने तन पर नहीं पड़ने देते। वे उसके स्पर्श-मात्र से अपना जन्म भ्रष्ट हुआ समझते हैं। अपने सद्गुणों के कारण जो भी मनुष्य प्रभु-भक्ति करता है, प्रभु उसे ही गले से लगा लेते हैं। भक्त रविदास जी ने गरीबों का एक-मात्र सहारा परमात्मा को मानते हुए सब कुछ उसी पर छोड़ दिया है। भक्त रविदास जी फरमान करते हैं कि प्रभु गरीबों को भी यश प्रदान कर देता है, उनके सर पर भी छत्र झुला देता है। हे प्रभु! ऐसा कार्य तेरे अतिरिक्त अन्य कौन कर सकता है अर्थात् कोई नहीं:

ऐसी लाल तुझ बिनु कउनु करै॥ गरीब निवाजु गुसईआ मेरा माथै छत्रु धरै॥ (पन्ना ११०६)

6) सद्गुणों को ग्रहण करना : भक्त रिवदास जी कहते हैं कि परमात्मा को पाने के लिए सद्गुणों को ग्रहण करना अनिवार्य है, क्योंिक सद्गुणों को ग्रहण करना अनिवार्य है, क्योंिक सद्गुणों को ग्रहण किए बिना कोई भी मनुष्य धर्मी नहीं बन सकता। श्री गुरु नानक देव जी का फरमान है कि ''विणु गुण कीते भगति न होइ।।'' अर्थात् अच्छे गुणों को धारण किए बिना प्रभु-भिक्त

असंभव है। भक्त जी भी बताते हैं कि हमे मन, बाणी एवं कार्यों द्वारा होने वाली बुराइयों से बचना चाहिए, मन में बुरे ख्याल नहीं आने देने चाहिएँ, अपने मुख द्वारा बुरे शब्द नहीं बोलने चाहिएँ और न ही ऐसे कार्य करने चाहिएँ जिससे किसी अन्य का बुरा हो या उसका परिणाम बुरा हो। हमें संत-जनों द्वारा बताए हुए सत्यता के मार्ग पर ही चलना चाहिए:

-मन बच क्रम रस कसहि लुभाना॥ (पन्ना ४८७)

संत आचरण संत चो मारगु... (पन्ना ४८६)

भक्त जी आगे उपदेश करते हैं कि हमें मुख्य रूप से प्रेम, दया एवं सेवा आदि गुणों को ग्रहण करना चाहिए। परमात्मा से प्रेम पाने के लिए मनुष्य-मात्र से प्रेम करना चाहिए, क्योंकि मनुष्य परमात्मा द्वारा ही बनाए हुए हैं

प्रेमु जाइ तउ डरपै तेरो जनु॥ (पन्ना ४८६)

7) अवगुणों को त्यागना : भक्त रिवदास जी ने जहां सेवा, सिमरन, दया, प्रेम, परोपकार आदि सद्गुणों को धारण करने को कहा है वही अवगुणों का त्याग करना भी अति आवश्यक माना है। अवगुण मनुष्य के हर मार्ग में बाधा डालते हैं, चाहे वो आध्यात्मिक हो या सामाजिक। मनुष्य-मात्र को भ्रम, निंदा, चुगली, अहंकार, पाप आदि को त्यागना चाहिए, क्योंकि ये मनुष्य की सामाजिक प्रगति में रुकावट तो डालते ही हैं, आध्यात्मिक क्षेत्र (प्रभु-मिलन) में भी रुकावट बनते हैं।

भक्त रिवदास जी कहते हैं कि हे प्रभु! जितनी देर तक हम जीवों के मन में अहंकार उपस्थित रहता है उतनी देर तक तुम हमारे हृदय में प्रकट नहीं हो सकते, कंतु जब तुम हमारे हृदय में प्रकट हो जाते हो तो मैं (अहंकार) सदैव के लिए मिट जाता है:

जब हम होते तब तू नाही अब तूही मै नाही॥ (पन्ना ६५७)

भक्त जी ने दूसरों की निंदा करने को भी बहुत बड़ा अवगुण माना है:

जे ओह तीरथ न्हावै॥ अठसठि पूजावै॥ जे ओह दुआदस सिला देवावै॥ ओह कूप तटा जावै॥ निंद सभ बिरथा निंदकु कैसे तरै॥ का ही परै॥ सरपर जानहु नरक (पना ८७५)

8) प्रभु से प्रीति: भक्त रिवदास जी उपदेश करते हैं कि मनुष्य की प्रभु से प्रीति (प्रेम) होनी चाहिए। परमात्मा का नाम प्रतिपल हृदय में बसाये रखना, हमेशा उसे अपने अंग-संग समझना, सर्वदा उसका नाम-सिमरन करते रहना ही प्रभु से प्रीति है और यह प्रीति प्रभु की कृपा से ही बनी रह सकती है।

भक्त रिवदास जी परमात्मा से अपनी प्रीति का बखान करते हुए कहते हैं िक हे प्रभु! तेरी और मेरी प्रीति इतनी प्रगाढ़ है िक अगर तू एक सुंदर पहाड़ है तो मैं उस पहाड़ का मोर हूं एवं तुझे देखकर खुशी से नृत्य करता हूं। तेरी-मेरी प्रीति चंद एवं चकोर की तरह है। तू चांद (शिश) है तो मैं तेरी चकोर हूं। तुझे देखकर ही मैं प्रसन्नता से बोलता हूं। तेरा-मेरा प्रेम बहुत बढ़ गया है। अब तू मुझसे नाता न तोड़ेगा तो मैं भी तेरे से जुदा नहीं हो सकता। मैं तुम से नाता तोड़कर और किसके साथ जोड़ सकता हूं? अन्य कोई तुम्हारे जैसा है ही नहीं है जिसके के लिए मैं तुझे छोड़ सकता हूं:

मोरा॥ गिरिवर जउ तुम चकोरा॥ तुम चंद तउ हम तुम न तोरहु तोरहि॥ तउ सिउ तोरि जोरहि॥ कवन (पन्ना ६५८)

9) प्रभु का भक्त : प्रभु का नाम-सिमरन प्रभु-भक्त को इतना महान बना देता है कि उसके तुल्य अन्य कोई नहीं हो सकता। भक्त रविदास जी कहते हैं कि चाहे दुनिया का बड़ा विद्वान हो या विजेंद्र शूरवीर, चाहे छत्रपित नरेश हो या कोई भी मनुष्य, परमात्मा के भक्त के बराबर नहीं हो सकता अर्थात् प्रभु का भक्त सबसे उत्कृष्ट है। आगे वह कहते हैं कि भक्त-जनों का जन्म लेना ही विश्व में मुबारक है। वे तो प्रभु के चरणों में रहकर ही जी सकते हैं, जैसे चुपती पानी के पास रहकर भी हरी रह सकती है:

पंडित सूर छत्रपति राजा भगत बराबिर अउरु न कोइ॥ जैसे पुरैन पात रहै जल समीप भिन रिवदास जनमे जिग ओइ॥ (पन्ना ८५८) 10) प्रभु भक्तों के प्यार में बंधा है : प्यार मात्र शब्दों तक ही सीमित नहीं है, यह एक अद्वितीय वस्तु है। प्रेम के मार्ग द्वारा ही भक्त-जन अपने प्रभु तक पहुंचते हैं। जिस प्रकार भक्त-जन अपना स्वभाव मिटाकर अपने प्रभु के प्यार में लीन रहते हैं उसी प्रकार परमात्मा भी अपने भक्तजनों से बहुत प्रेम करता है, वो भी अपने भक्तजनों के साथ प्रेम की डोर में बंधा हुआ है। प्रभु-भक्ति रंगे हुए भक्त रविदास जी परमात्मा को कहते हैं कि हे प्रभु! तेरे भक्त जैसा प्यार तेरे साथ करते हैं वो तुमसे छिपा हुआ नहीं रह सकता, तुम इसे अच्छी तरह से जानते हो। हम तुम्हारे मोह की डोर से बंधे हुए हैं और हमने तुम्हें भी अपने प्यार की डोरी से बांध लिया है। हम तो तुम्हें सिमर कर मोह (विषय-विकारों) के जाल से निकल जाएंगे, परंतु तुम हमारे प्यार के जाल से किस प्रकार निकलोगे?

जउ हम बांधे मोह फास हम प्रेम बधनि तुम बाधे॥ अपने छूटन को जतनु करहु हम छूटे तुम आराधे॥ (पना ६५८)

भक्त रविदास जी ने भक्ति-विचारधारा के बारे में बड़ी गहराई से मानव-प्रेरणा की है। इसी विचारधारा से ही प्रभु-गुणों से सम्पन्न हुआ जा सकता है।

# ਕਲਿ ਤਾਰਣ ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਆਇਆ

जीवन रिशमां

जनवरी-मार्च 2020

## ਕੇਸ ਸੰਭਾਲ ਪ੍ਰਚਾਰ ਸੰਸਥਾ ਨੇ 'ਇੰਡੀਆ ਬੁੱਕ ਆਫ਼ ਰਿਕਾਰਡਜ਼' 'ਚ ਕਰਵਾਇਆ ਨਾਂਅ ਦਰਜ

12 ਹਜ਼ਾਰ ਤੋਂ ਵਧੇਰੇ ਨੌਜਵਾਨਾਂ

ਦੀ ਦੇ ਚੱਕੇ ਸਿਖਲਾਈ

ਦਸਤਾਰ ਸਜਾਉਣ

ਅੰਮਿਤਸਰ, ਜਨਵਰੀ (ਸਰਿੰਦਰਪਾਲ ਸਿੰਘ ਵਰਪਾਲ)-ਪਿਛਲੇ 20 ਸਾਲਾਂ ਤੋਂ ਬਿਨਾਂ ਕੋਈ ਫੀਸ ਲਏ ਨੌਜਵਾਨਾਂ

ਤੇ ਬੱਚਿਆਂ ਨੂੰ ਵੱਖ-ਵੱਖ ਪਕਾਰ ਦੀਆਂ ਪੱਗਾਂ ਦੀ ਸਿਖਲਾਈ ਦੇ ਰਹੀ ਕੇਸ ਸੰਭਾਲ ਪਚਾਰ ਸੰਸਥਾ ਨੇ 'ਇੰਡੀਆ ਬੁੱਕ ਆਫ਼

ਰਿਕਾਰਡਜ਼ 2020' 'ਚ ਆਪਣਾ ਨਾਂਅ ਦਰਜ ਕਰਵਾਇਆ ਹੈ। ਇਸ ਸਬੰਧੀ ਖੁਸ਼ੀ ਦਾ ਇਜ਼ਹਾਰ ਕਰਦਿਆਂ ਟੇਨਰ ਗੁਰਪਿੰਦਰ ਸਿੰਘ ਨੇ ਦੱਸਿਆ ਕਿ ਖ਼ਾਲਸਾ ਪੰਥ ਦੇ 300 ਸਾਲਾ ਸਾਜਨਾ ਦਿਵਸ ਤੇ ਕੇਸ ਸੰਭਾਲ ਪਚਾਰ ਸੰਸਥਾ ਦੇ ਸੰਸਥਾਪਕ ਸੁਰਿੰਦਰਜੀਤ ਸਿੰਘ 'ਪਾਲ' ਦੀ ਅਗਵਾਈ ਹੇਠ ਦਸਤਾਰ ਸਜਾਉਣ ਸਿਖਲਾਈ ਕੇਂਦਰ ਦੀ ਸ਼ੁਰੂਆਤ ਕੀਤੀ ਸੀ ਜਿਸ 'ਚ ਹੁਣ ਤੱਕ 12 ਹਜ਼ਾਰ ਤੋਂ ਵਧੇਰੇ ਨੌਜਵਾਨਾਂ ਨੂੰ ਦਸਤਾਰ ਸਜਾਉਣ ਦੀ ਸਿਖਲਾਈ ਦਿੱਤੀ ਗਈ ਹੈ। ਉਨ੍ਹਾਂ ਦੱਸਿਆ ਕਿ ਸੱਚ ਸੈਂਟਰ ਈ–ਬਲਾਕ, ਰਣਜੀਤ ਐਵੀਨਿਊ ਵਿਖੇ ਚੱਲ ਰਿਹਾ ਇਹ ਸੈਂਟਰ ਸਨਮਾਨ ਹਾਸਲ ਕਰਨ ਵਾਲਾ ਭਾਰਤ ਦਾ ਪਹਿਲਾ ਦਸਤਾਰ ਸਿਖਲਾਈ ਕੇਂਦਰ ਹੈ। ਸੰਸਥਾ ਦੇ ਟਰੱਸਟੀ ਸ਼ਰਨਜੀਤ ਕੌਰ 'ਪਾਲ' ਤੇ ਜੱਜਬੀਰ ਸਿੰਘ ਆਹਲਵਾਲੀਆ ਅਨੁਸਾਰ ਵਿਦੇਸ਼ਾਂ ਤੋਂ ਵੀ ਲੋਕ ਦਸਤਾਰਾਂ ਬੰਨਣ ਦੀ

ਜਾਣਕਾਰੀ ਲਈ ਇਥੇ ਆਉਂਦੇ ਹਨ। ਸੰਸਥਾ ਦੀ ਅੰਮਿਤਸਰ ਇਕਾਈ ਦੇ ਪਧਾਨ ਸੁਖਦੇਵ ਸਿੰਘ ਸੰਧਾਵਾਲੀਆਂ ਨੇ

> ਨੌਜਵਾਨਾਂ 'ਚ ਦਸਤਾਰਾਂ ਪ੍ਰਤੀ ਮਾਣ ਮਹਿਸੂਸ ਕਰਵਾਉਣ ਲਈ ਸੰਸਥਾ ਸਮੇਂ-ਸਮੇਂ ਤੇ ਸੰਦਰ ਦਸਤਾਰ ਦ ਮਕਾਬਲ

ਕਰਵਾਉਂਦੀ ਰਹਿੰਦੀ ਹੈ ਤੇ ਲੋੜਵੰਦ ਬੱਚਿਆਂ ਨੂੰ ਵੱਖ-ਵੱਖ ਰੰਗਾਂ ਦੀਆਂ ਦਸਤਾਰਾਂ ਮਫ਼ਤ ਵੰਡਦੀ ਹੈ।

### ਹੋਟਲ ਮੈਨੇਜਰ ਖ਼ਿਲਾਫ਼ ਪਰਚਾ ਦਰਜ

ਅੰਮ੍ਰਿਤਸਰ, 21 ਜਨਵਰੀ (ਰੇਸ਼ਮ ਸਿੰਘ)-ਬਿਨਾਂ ਸ਼ਨਾਖਤੀ ਸਬੂਤ ਦੇ ਹੋਟਲ 'ਚ ਯਾਤਰ ਠਹਿਰਾਉਣ ਵਾਲੇ ਇਕ ਹੋਟਲ ਦੇ ਮੈਨੇਜ਼ਰ ਖ਼ਿਲਾਫ਼ ਪੁਲਿਸ ਨੇ ਪਰਚਾ ਦਰਜ ਕੀਤਾ ਹੈ। ਸਬ ਇਸ: ਪਰਮਿੰਦਰ ਸਿੰਘ ਨੇ ਦੱਸਿਆ ਕਿ ਉਕਤ ਮੈਨੇਜਰ ਜੋ ਕਿ ਗਾਹਕਾਂ ਪਾਸੋਂ ਬਿਨਾਂ ਆਈ. ਡੀ. ਕਾਰਡ ਜਾਂ ਕਿਸੇ ਹੋਰ ਦਸਤਾਵੇਜ਼ ਦੇ ਕਮਰੇ ਦਿੰਦਾ ਸੀ, ਜਿਸ ਕਾਰਨ ਕਿਸੇ ਤਰ੍ਹਾਂ ਦੀ ਕੋਈ ਘਟਨਾ ਵਾਪਰ ਸਕਦੀ ਹੈ ਪੁਲਿਸ ਵਲੋਂ ਇਹ ਮਾਮਲਾ ਥਾਣਾ ਬੀ ਡਵੀਜ਼ਨ ਵਿਖੇ ਦਰਜ ਕਰ ਕੇ ਬਲਜਿੰਦਰ ਸਿੰਘ ਮੈਨੇਜ਼ਰ ਐਮ. ਜੇ. ਤਰਨਤਾਰਨ ਰੋਡ ਨੂੰ ਨਾਮਜ਼ਦ ਕਰ ਲਿਆ ਹੈ।

## सर का टिनी सा टर्बन टाइंग केंद्र रिकार्ड-2020' के पन्ने में दर्ज

(आहुजा)। कुछ कर गुजरने का संस्था खालसा पंच के 300 साल पूरे जञ्चा जिस्ले इंसान ही रखते हैं। गुरु होने की खुशों में शुरू की थी। इसका रामदास जी द्वारा चमाई नगरी मकसद दस्तर की महत्वता को विश्व अमृतसर में एक दिनों सा टर्बन टोइंग में पहुंचाना और दस्तान सिखों की शान केंद्र अपनी मेहनत और बज्बे से बताते हुए गुवाओं को दस्तार के समान इंडिया युक ऑफ रिकार्ड 2020 के प्रति प्रेरित करना रता है। कई पुणा सनहरे पन्ने में दर्ज हो गया है जो दस्तार सजाने की ट्रेनिंग न होने पर एस जी पी भी और अन्य सिखा अपने केश करता करता देते थे, उनकी संगठनों के लिए पूरे गौरव की बात है। रोकना था। यह भारत का पहला केन्द्र है जिसे इतना चडा सम्मान मिला है। यह केन्द्र बिना बेक 20 साल से बिना चार्ज लिए अलग-अलग स्टाइल में पंगदी वांधना सिखाते तुए रिकार्ड लोडने मे कामचान हुआ है।

महाराजा रणजीत सिंह शेर-ए-पंजाब के परिवार से संबंधित सुखदेव सिंह संधावालिया इस केश संभाल प्रचार संस्था के नाम पर एन जी ओ.

13 जनवरी की शुरुआत 1999 में को थी। यह

इसी नीति तहल संस्था ने परी तरह साफ नीयत के साथ 14 जनवरी 1999 को सेवानिवृत्त इंकम टैक्स कमिश्नर सुरिदरपाल सिंह पाल हारा गुर नानक बाडा में एक छोटा-सा कमरा किराए पर लेकर प्रशे दस्तार देनिंग केन्द्र का आगाज किया गया जो बाद में भाई चीर मैमोरियल हाल लारेंस रोड पर शिपट कर दिया गया। यहां पर पाँश कालोनियों के अलावा स्लम

### एस.जी.पी.सी. डी.एस.जी.पी.सी. भी दस्तार टेनिंग केन्द्र खोले : जजबीर सिंह

संस्था के इस्टी जनवार सिंह की मांग है कि एस.जी.पी.बी... ही एस जो पो सी. व पी एस जो पी सी. सिख जीम की धार्मिक संस्थाए है। उनको भी गंभीरता से विधार करते हुए दसतार द्वेतिग केन्द्र आपने-अपने क्षेत्रों में स्तालकर दस्तार का प्रचार करना चालिए।



कालोनियों के बच्चों और युवाओं ने से भी लोग इस संस्था द्वारा दो जा रही गुरसिरती बाणा धारण किया। यहां पर आते हैं। ट्रस्टी जजजीर सिंह चालिया गुरपिदर सिंह नाम टीचर को ट्रेनर के अनुसार यह संस्था दस्तार को नियुक्त किया गया।

एवंन्यु के ई-स्ताक में शिफ्ट हो गया है। इस संस्था ने आज तक 12000 में ज्यादा नीनिहाली को दस्तार बाधने शरणजीत कीर बतातों है कि विदेशों स्वोत बने।

दस्तार बांधने की ट्रेनिंग लेकर टर्बन सिखलाई बारे जानकारी लेने सजाने की प्रतियोगिताएं करवाकर पूरे अब इस संस्था का केंद्र रणजीत भारत में दस्तार का महत्व पहुंचा चुका है। यह संस्था जरूरतमंद परिकारों के बच्चों को टेनिंग के साथ दस्तार भी फ्री में प्रदान करती है ताकि ऐसे बच्चे की सिरातलाई दी है जिसमें सिख और दस्तार को बाध कर दस्तार की शोधा सहजधारी परिवार शामिल हैं। ट्रस्टी के प्रतीक बनकर दुनिया में प्रेरणा का











